
 
	

Vol.	7	Nomor	1	(Januari-Juni	2024);	hlm.	44-62;	doi:	10.32506/johs.v7i1-03 
  

 

 
Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike BY-NC-SA: This work is licensed under a Contemporary Quran Creative Commons Attribution-
NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/) which permits non-comercial use. If you remix, 
transform, or build upon the material, you must contributions under the same license as the original. 

 

	

Interaksi	Hadis	dan	Budaya	Lokal:		
Living	Hadis	dalam	Tradisi	Mattampung	Masyarakat	Bugis		

	
Andi	Fatihul	Faiz	Aripai,1*	Mukhlisah	Amin2	

1UIN	Sunan	Kalijaga	Yogyakarta,	2University	of	Birmingham	
Email:	andifatihulfaiz@gmail.com	

	

*Corresponding	author	
	

Article	History:	accepted:	12-1-2024;	published:	30-6-2024	
	

Abstract	
This	 study	 examines	 Mattampung,	 a	 traditional	 death	 ritual	 of	 the	 Bugis	
community	in	Watu	Village,	Barebbo	District,	Bone	Regency,	South	Sulawesi.	The	
ritual	involves	restoring	or	replacing	graves	with	headstones	and	is	carried	out	
to	 pray	 for	 the	 deceased.	 The	 research	 is	 based	 on	 the	 argument	 that	 the	
Mattampung	tradition	reflects	the	reception	of	hadith,	particularly	those	related	
to	 the	 virtues	 of	 reciting	 the	 Qur’an	 and	 offering	 prayers	 for	 the	 dead,	 thus	
shaping	 the	 community’s	 religious	 practices.	 This	 field	 research	 adopts	 a	
qualitative	descriptive	approach	and	was	 conducted	over	 six	months.	Primary	
data	were	obtained	through	direct	observation,	interviews	with	ten	informants,	
and	written	and	personal	documentation.	The	analysis	draws	upon	the	theory	of	
living	hadith	and	Alfred	Schutz’s	phenomenological	framework,	which	explores	
human	actions	through	"because	of"	and	"in	order	to"	motives.	Findings	reveal	
that	Mattampung	 serves	 as	 a	 form	 of	 living	 hadith,	 wherein	 the	 community	
internalizes	and	practices	prophetic	teachings	in	a	localized	religious	context.	The	
tradition	embodies	a	dynamic	interaction	between	textual	transmission	and	lived	
religious	experience.	From	a	phenomenological	perspective,	community	motives	
include	preserving	cultural	heritage,	comforting	bereaved	families,	giving	charity,	
and	honoring	parents.	The	goals	of	the	ritual	are	to	pray	for	the	deceased,	repair	
graves,	 educate	 descendants,	 deepen	 religious	 knowledge,	 and	 foster	 mutual	
support.	Overall,	Mattampung	 illustrates	how	local	Islamic	traditions	can	serve	
as	meaningful	expressions	of	hadith	reception	and	contribute	to	the	preservation	
of	both	religious	values	and	cultural	identity	within	the	Bugis	community.	

Keywords:	Living	Hadith;	Mattampung	Tradition;	Bugis	Community	
	

Abstrak	
Studi	ini	mengekplorasi	tentang	tradisi	lokal	masyarakat	suku	Bugis	di	Sulawesi	
Selatan	 yaitu	 ritual	 kematian,	 tepatnya	 di	 desa	 Watu	 kecamatan	 Barebbo	
kabupaten	 Bone	 Sulawesi	 Selatan.	 Ritual	 kematian	 tersebut	 dinamai	 dengan	
tradisi	 Mattampung,	 yang	 dilaksanakan	 dengan	 tujuan	 mengganti	 atau	
memperbaiki	 kuburan	 dengan	 nisan	 untuk	 mendoakan	 orang	 yang	 telah	
meninggal	dunia.	Penelitian	 ini	berangkat	dari	argumen	dasar	bahwa	terdapat	
resepsi	 hadis	 dalam	 tradisi	 Mattampung	 yang	 membentuk	 praktik	 ritual	
keagamaan	di	masyarakat	Bugis.	Penelitian	ini	merupakan	penelitian	lapangan	



	
Aripai	&	Amin	

45	of	62	
 

Vol.	7,	No.	1	(2024) 

(field	researh)	dengan	menggunakan	metode	deskriptif	kualitatif,	yang	dilakukan	
selama	 kurang	 lebih	 enam	 bulan.	 Sumber	 data	 primer	 didapatkan	 melalui	
observasi	 lapangan,	 wawancara	 bersama	 10	 informan	 dan	 dokumentasi	 data	
tertulis	 maupun	 dokumentasi	 pribadi.	 Dalam	 menganalisis	 hasil	 observasi	
tersebut,	penulis	menggunakan	teori	living	hadis,	serta	teori	fenomenologi	dari	
Alfred	 Schutz.	 Hasil	 penelitian	 menunjukkan	 bahwa	 pertama,	 Tradisi	
Mattampung	 yang	 dilaksanakan	 oleh	 masyarakat	 di	 desa	 Watu	 termasuk	 ke	
dalam	bagian	living	hadis.	Masyarakat	desa	Watu	telah	memperlihatkan	sebuah	
bentuk	resepsi	terhadap	hadis-hadis	nabi	tentang	keutamaan	membaca	al-Qur’an	
terhadap	orang	yang	telah	meninggal	dunia	serta	hadis-hadis	mendoakan	orang	
yang	meninggal	 dunia,	 yang	 dituangkan	 ke	 dalam	 praktik	 keagamaan.	 Kedua,	
melalui	 analisis	 menggunakan	 teori	 fenomenologi	 milik	 Alfred	 Schutz,	 dapat	
diketahui	 beberapa	motif	 masyarakat	 dalam	 pelaksanaan	 tradisi	Mattampung	
yakni	untuk	melestarikan	budaya,	menghibur	keluarga	yang	ditinggalkan,	ajang	
untuk	 bersedekah,	 dan	 bentuk	 berbakti	 kepada	 orang	 tua.	 Sementara	 tujuan	
masyarakat	 adalah	 mendoakan	 si	 mayit,	 memperbaiki	 kuburan,	 mengajarkan	
kepada	anak	cucu,	untuk	mendapatkan	ilmu	agama	dan	saling	tolong	menolong.	

Kata	Kunci:	Living	Hadis;	Tradisi	Mattampung;	Masyarakat	Bugis.	

	

Pendahuluan	
Upacara	 kematian	 merupakan	 tradisi	 yang	 banyak	 ditemukan	 di	 berbagai	

daerah	di	Indonesia,	dengan	praktik,	makna,	dan	prosesi	yang	berbeda-beda	di	setiap	
komunitas	 (Wardani,	 2021).	 Di	 Tana	 Toraja,	 misalnya,	 masyarakat	 suku	 Toraja	
mengenal	upacara	kematian	yang	disebut	Rambu	Solo’,	yang	berasal	dari	kata	rambu	
(asap/sinar)	dan	solo’	(turun),	yang	merujuk	pada	waktu	pelaksanaan	saat	matahari	
terbenam	 (Wahyuningsih,	 2018,	 hal.	 15).	 Tradisi	 ini	 bertujuan	 menghormati	 dan	
mengantarkan	arwah	ke	alam	roh	sebagai	tempat	keabadian	bersama	para	leluhur	
(Ismail,	2019,	hal.	87).	Rambu	Solo’	terdiri	dari	tujuh	tahapan	utama,	yaitu:	ma’palele,	
ma’	pasilaga	tedong,	ma’	parokko	alang,	ma’	pasonglo’,	mattarima	tamu,	mantunu,	dan	
ma’	kaburu	(Wahyuningsih,	2018).	Selain	masyarakat	Toraja,	masyarakat	Jawa	juga	
memiliki	tradisi	kematian	yang	dikenal	dengan	slametan	kematian,	sebuah	ritual	yang	
telah	membudaya	dan	berakar	kuat	dalam	masyarakat	Jawa.	Tradisi	ini	bersumber	
dari	 ajaran	Walisongo	 dan	 dilakukan	 sebagai	 bentuk	 penghormatan	 kepada	 yang	
meninggal,	serta	sebagai	pengingat	bagi	yang	masih	hidup	akan	kefanaan	manusia	
(Aufa,	2017).	

Secara	umum,	masyarakat	Jawa	melaksanakan	ritual	slametan	kematian	dalam	
beberapa	 tahap,	 yaitu	 Geblag	 (selamatan	 setelah	 penguburan),	 Nelung	 dina	 (tiga	
hari),	Mitung	dina	 (tujuh	hari),	Matangpuluh	dina	 (empat	puluh	hari),	Nyatus	dina	
(seratus	 hari),	Mendhak	 sepisan	 (satu	 tahun),	Mendhak	 pindho	 (dua	 tahun),	 dan	
Nyewu	 (seribu	hari)	 (Karim,	2017,	hal.	161–171).	Tidak	 jauh	berbeda,	masyarakat	
Bugis	 juga	memiliki	 tradisi	kematian	yang	disebut	Mattampung.	Kata	Mattampung	
berasal	 dari	 bahasa	 Bugis	 yang	 berarti	 kuburan	 (tampung),	 dan	 merujuk	 pada	
upacara	 perbaikan	 makam	 anggota	 keluarga	 yang	 telah	 meninggal	 dunia,	 yang	
sebelumnya	hanya	 ditandai	 batu	 atau	 kayu,	 kemudian	diganti	 dengan	 semen	 atau	
batu	nisan	agar	lebih	layak	(Parninsih,	2021).	Tradisi	 ini	tidak	hanya	bersifat	 fisik,	
tetapi	 juga	 spiritual,	 karena	 masyarakat	 Bugis	 meyakini	 bahwa	 pelaksanaan	



 
Interaksi	Hadis	dan	Budaya	Lokal	

46	of	62	
 

Vol.	7,	No.	1	(2024) 

Mattampung	merupakan	bentuk	penghormatan	kepada	almarhum	dan	sarana	untuk	
mengirimkan	doa-doa	keselamatan	bagi	mereka	yang	telah	meninggal	dunia.	

Secara	 khusus,	 penelitian	 ini	 menyoroti	 praktik	 tradisi	 Mattampung	 yang	
dilaksanakan	oleh	masyarakat	di	Desa	Watu,	Kecamatan	Barebbo,	Kabupaten	Bone,	
Provinsi	 Sulawesi	 Selatan.	 Praktik	 tradisi	Mattampung	merupakan	 bentuk	 resepsi	
dari	 umat	 Islam	 terhadap	 hadis-hadis	 nabi	 yang	 berbicara	 tentang	 anjuran	 untuk	
membacakan	 al-Qur’an	 kepada	 orang	 yang	 meninggal	 dunia	 serta	 hadis-hadis	
tentang	 mendoakan	 orang	 yang	 telah	 meninggal	 dunia.	 Tradisi	 ini	 biasanya	
dilangsungkan	selama	tujuh	hari	setelah	proses	pemakaman	jenazah.	Dalam	rentang	
waktu	tersebut,	masyarakat	Bugis	melaksanakan	serangkaian	kegiatan	keagamaan,	
antara	 lain	 khataman	 al-Qur’an,	 takziyah,	 pengajian	 keagamaan,	 tahlilan	 secara	
berjamaah,	 pembacaan	 barzanji,	 serta	 pembagian	 makanan	 kepada	 tetangga	 dan	
warga	sekitar.	Seluruh	rangkaian	kegiatan	ini	dimaknai	sebagai	bentuk	penghantaran	
pahala	kepada	almarhum.	Kepercayaan	yang	berkembang	di	 kalangan	masyarakat	
Bugis	 adalah	 bahwa	 doa-doa	 yang	 dibaca	 secara	 kolektif	 dalam	 rangkaian	 tradisi	
Mattampung	diyakini	mampu	menjangkau	dan	memberi	manfaat	kepada	ruh	jenazah	
(Gunarjo,	2022).	

Penelitian	 ini	 berangkat	 dari	 asumsi	 dasar	 bahwa	 praktik	 keagamaan	 dalam	
masyarakat	 sesungguhnya	 merupakan	 perwujudan	 konkret	 dari	 pemahaman	
terhadap	 hadis.	 Dalam	 konteks	 ini,	 masyarakat	 tidak	 lagi	 menjadikan	 status	
autentisitas	hadis	sebagai	pijakan	utama,	melainkan	lebih	menekankan	pada	aspek	
implementatif	dan	relevansi	makna	hadis	dalam	kehidupan	sehari-hari.	Oleh	karena	
itu,	tradisi	Mattampung	sebagaimana	dipraktikkan	oleh	masyarakat	Desa	Watu	dapat	
diposisikan	 sebagai	 representasi	 dari	 konsep	 living	hadis,	 yaitu	 bagaimana	 hadis-
hadis	 Nabi	 tidak	 hanya	 dipelajari	 secara	 tekstual	 tetapi	 juga	 dihidupkan	 dan	
diwujudkan	 dalam	 laku	 budaya	 dan	 praktik	 sosial	 keagamaan.	 Berdasarkan	
pertimbangan	 tersebut,	 penelitian	 ini	 dimaksudkan	 untuk	 mengkaji	 secara	
mendalam	 bentuk,	 makna,	 dan	 dinamika	 tradisi	 Mattampung	 dalam	 kerangka	
interaksi	antara	teks	hadis	dan	realitas	sosial	masyarakat	Bugis	

Berdasarkan	 pemaparan	 di	 atas,	 penelitian	 ini	 termasuk	 dalam	 kajian	 studi	
hadis	 kontemporer,	 khususnya	 dalam	 ranah	 living	 hadis.	 Istilah	 living	 hadis	
merupakan	konsep	yang	relatif	baru	dan	mulai	dikenal	luas	di	kalangan	akademisi,	
khususnya	di	lingkungan	Program	Studi	Ilmu	Al-Qur’an	dan	Tafsir	serta	Ilmu	Hadis	
UIN	Sunan	Kalijaga	Yogyakarta	(Zuhri	&	Dewi,	2018).	Penelitian	ini	bertujuan	untuk	
melihat	bagaimana	hadis	hadir	dan	dijalankan	dalam	kehidupan	masyarakat,	dengan	
fokus	pada	bentuk	resepsi	masyarakat	Bugis	di	Desa	Watu	terhadap	hadis-hadis	Nabi	
melalui	pelaksanaan	tradisi	Mattampung.	Selain	itu,	penelitian	ini	juga	mengkaji	motif	
dan	 tujuan	 masyarakat	 dalam	 menjalankan	 tradisi	 tersebut.	 Meskipun	 tradisi	
Mattampung	 telah	diteliti	 sebelumnya,	pendekatan	melalui	perspektif	 kajian	hadis	
belum	 banyak	 dilakukan.	 Oleh	 karena	 itu,	 penelitian	 ini	 menjadi	 penting	 untuk	
memperkaya	khazanah	studi	hadis	yang	berorientasi	pada	praktik	sosial	dan	budaya	
masyarakat.	

Penelitian	ini	adalah	penelitian	kualitatif	berbasis	studi	lapangan	menggunakan	
teori	 resepsi	 untuk	 menganalisis	 hadis	 yang	 melandasi	 tradisi	 Mattampung	
masyarakat	Desa	Watu,	serta	teori	fenomenologi	Alfred	Schutz	untuk	menganalisis	
motif	 dan	 tujuan	 dilaksanakannya	 tradisi	 Mattampung.	 Penelitian	 ini	 dilakukan	



	
Aripai	&	Amin	

47	of	62	
 

Vol.	7,	No.	1	(2024) 

selama	 kurang	 lebih	 enam	 bulan	 dengan	 observasi	 langsung,	 wawancara,	 dan	
dokumentasi.	 Sumber	 data	 primer	 didapatkan	 melalui	 observasi	 lapangan,	
wawancara	 bersama	 10	 informan	 dan	 dokumentasi	 data	 tertulis	 maupun	
dokumentasi	pribadi.	Sementara	sumber	data	sekunder	diperoleh	melalui	 literatur	
relevan	seperti	buku,	 jurnal,	 skripsi,	 tesis,	disertasi,	 serta	karya	 ilmiah	yang	dapat	
dipertanggungjawabkan,	 termasuk	 sumber	 digital	 seperti	 Maktabah	 Syāmilah,	
Mawsū‘ah	 al-Ḥadīth	 al-Syarīf,	 dan	 perangkat	 lunak	 pendukung	 lainnya.	 Adapun	
pengolahan	data	dilakukan	melalui	tiga	langkah	utama,	yakni	reduksi	data,	penyajian	
data,	 dan	 penarikan	 kesimpulan.	 Reduksi	 data	 dilakukan	 dengan	 menyaring	 dan	
memilih	informasi	yang	relevan	sesuai	dengan	fokus	penelitian,	sedangkan	penyajian	
data	 dilakukan	 dengan	 mengelompokkan	 informasi	 berdasarkan	 kesamaan	 dan	
perbedaan	untuk	mempermudah	analisis.	Tahap	akhir	adalah	penarikan	kesimpulan	
sebagai	 hasil	 dari	 proses	 interpretasi	 terhadap	 data	 yang	 telah	 direduksi	 dan	
disajikan.	Ketiga	 tahapan	 ini	bertujuan	untuk	memperoleh	 temuan	yang	valid	dan	
bermakna	dalam	penelitian	kualitatif	(Miles	et	al.,	2014)	

	
Hasil	dan	Pembahasan		
Living	Hadis	(Resepsi)	Dalam	Tradisi	Mattampung	di	Desa	Watu	

Pada	 awalnya,	 teori	 resepsi	 merupakan	 teori	 yang	 digunakan	 pada	 bidang	
sastra.	Namun,	 seiring	berjalannya	waktu	 teori	 ini	 juga	mulai	diaplikasikan	dalam	
kajian	al-Quran	dan	hadis.	Teori	resepsi	pertama	kali	dikembangkan	oleh	Jauss	pada	
akhir	1960-an	(Colley,	2023,	hal.	413–417).	Secara	bahasa	resepsi	berarti	recipiere	
yakni	 “act	 of	 receiving	 something”	 atau	 sikap	 pembaca	 (juga	 tindakan)	 dalam	
menerima	 sesuatu	 (Ratna,	 2008).	 Menurut	 Ahmad	 Rafiq,	 teori	 resepsi	 ini	 terbagi	
menjadi	 tiga	 yaitu	pertama,	 resepsi	 eksegesis	 yakni	bentuk	 tindakan	menafsirkan.	
Kedua,	resepsi	estetis	yaitu	tindakan	penerimaan	teks	melalui	pengalaman	ilahiyah	
dengan	 cara	 estetis.	 Ketiga,	 resepsi	 fungsional	 yaitu	 melihat	 teks	 sebagai	 dasar	
pengetahuan	terhadap	tujuan	praktik	dan	manfaat	yang	diperoleh	pembaca	(Zuhri	&	
Dewi,	2018).	

Dalam	 kajian	 living	 hadis,	 terdapat	 beberapa	 bagian	 penting	 dalam	 suatu	
tradisi	 yang	 mendapat	 perhatian	 sendiri	 (Parninsih,	 2021).	 Pertama,	 Agen,	 yakni	
tokoh	agama	atau	imam	desa.	Dalam	tradisi	Mattampung	di	Desa	Watu,	terdapat	dua	
agen	utama	yang	berperan	penting,	yaitu	 imam	desa	dan	 imam	dusun.	 Imam	desa	
merupakan	 tokoh	 agama	 yang	 dipercaya	 oleh	 masyarakat	 sebagai	 pemimpin	
keagamaan	utama,	sekaligus	menjadi	rujukan	dalam	pelaksanaan	tradisi	keagamaan,	
termasuk	Mattampung.	 Sementara	 itu,	 imam	dusun	 adalah	 lulusan	dari	 pesantren	
As’adiyah	 Sengkang,	 salah	 satu	 pesantren	 tertua	 dan	 berpengaruh	 di	 Sulawesi	
Selatan.	Ia	berperan	sebagai	penghubung	antara	masyarakat	desa	dan	jaringan	ulama	
pesantren,	menjadikan	pemahamannya	sebagai	representasi	ajaran	As’adiyah.	Kedua	
tokoh	 ini	 memiliki	 otoritas	 keagamaan	 yang	 kuat	 dan	 secara	 aktif	 terlibat	 dalam	
setiap	tahapan	tradisi	Mattampung.	Mereka	sepakat	bahwa	tradisi	keagamaan	yang	
dilakukan	 masyarakat,	 termasuk	 Mattampung,	 dapat	 diterima	 selama	 tidak	
bertentangan	dengan	prinsip-prinsip	ajaran	Islam.	

Dalam	 pelaksanaan	 tradisi	 Mattampung	 di	 Desa	 Watu,	 agen—khususnya	
imam	desa—memegang	peran	yang	sangat	sentral	dan	beragam.	Keterlibatan	imam	
desa	dimulai	 sejak	 tahap	awal	prosesi,	 yakni	pada	kegiatan	ma’baca	akorang	 atau	



 
Interaksi	Hadis	dan	Budaya	Lokal	

48	of	62	
 

Vol.	7,	No.	1	(2024) 

pembacaan	al-Qur’an.	Pada	tahap	ini,	imam	desa	memimpin	acara	dengan	membuka	
doa	 melalui	 tawasul,	 mendoakan	 almarhum,	 dan	 kemudian	 membaca	 surah	 al-
Fatihah	 hingga	 bagian	 awal	 surah	 al-Baqarah.	 Setelah	 itu,	 pembacaan	 al-Qur’an	
dilanjutkan	oleh	keluarga	dan	masyarakat	secara	bersama-sama.	Peran	imam	tidak	
berhenti	 di	 situ;	 dalam	 tahapan	 selanjutnya	 seperti	 penyembelihan	 hewan,	 acara	
Mattampung	 (tahlilan),	 pembacaan	 Barzanji,	 hingga	 kegiatan	 ziarah	 kubur,	 imam	
desa	tetap	menjadi	tokoh	sentral.	Dalam	proses	penyembelihan	hewan,	ia	bertindak	
langsung	sebagai	penyembelih.	Dalam	acara	tahlilan	dan	pembacaan	Barzanji,	imam	
desa	 juga	menjadi	pemimpin	utama	yang	mengarahkan	 jalannya	kegiatan.	Bahkan	
hingga	 pada	 prosesi	 ziarah	 kubur,	 imam	 desa	 memandu	 seluruh	 kegiatan	 secara	
menyeluruh.	 Hal	 ini	 menunjukkan	 bahwa	 posisi	 agen	 dalam	 tradisi	Mattampung	
bukan	 hanya	 sebagai	 pelengkap,	 tetapi	 merupakan	 aktor	 utama	 dalam	menjamin	
kelangsungan,	keteraturan,	dan	legitimasi	keagamaan	dari	setiap	tahapan	ritual.	

Kedua,	 teks	 yang	 ditransmisikan	 dan	 ditransformasikan.	 Sebuah	 teks	 atau	
hadis	nabi	yang	melandasi	tradisi	Mattampung	yang	dilaksanakan	di	desa	Watu	inilah	
yang	ditransmisikan	dan	ditransformasikan	oleh	agen	kepada	masyarakat	yang	ada	
di	desa	Watu.	Berikut	 redaksi	hadis	dari	kedua	agen	yang	 terdapat	dalam	HR.	Abī	
Dāwūd	No.	2714:	
	

ثَّدحَ
َ

لا نُبْ دَُّمحَمُ انَ
ْ

لاعَ
َ

كمَ نُبْ دَُّمحَمُوَ ،ءِ
ّ
لما يٍِّ

َْ
لما ُّيزِوَرْ

َْ
ق ،AَBعْ

َ
لاا
َ

ثَّدحَ :
َ

لما نُبْا انَ
ُْ

لسُ نْعَ ،كِرَابَ
َ

 ،Oِّمِيَّْتلا نَامَيْ

أ نْعَ
َ

ثعُ يبِ
ْ

لوَ ،نَامَ
َ

أ نْعَ ،يِّدUَّVِْلابِ سَيْ
َ

ق ،رٍاسَيَ نِبْ لِقِعْمَ نْعَ ،ھِيبِ
َ

ق :لَا
َ

_صَ Oُِّ[َّنلا لَا
َّ

لعَ اللهُ ى
َ

لسَوَ ھِيْ
َّ

 :مَ

قا«
ْ

_عَ سي اوءُرَ
َ

توْمَ ى
َ

كا
ُ

 »مْ

“Telah	menceritakan	kepada	kami	Muhammad	bin	Alaa,	dan	Muhammad	bin	
Makki	Al-Marwazi	Al-Ma’na,	berkata:	 telah	menceritakan	kepada	kami	 Ibnu	
Al-Mubaarak,	dari	Sulaiman	At-Taimi,	dari	Abi	Usman:	bukan	An-Nahdi,	dari	
Ayahnya,	 dari	 Ma’qil	 bin	 Yasar	 berkata:	 nabi	 shallahu	 alaihi	 wa	 sallam	
bersabda:	 “bacakanlah	 surat	 yasin	 kepada	 saudara	 kalian	 yang	 meninggal	
dunia.”	(Dawud,	2015)	
	
Masyarakat	Desa	Watu	meyakini	pentingnya	membaca	al-Qur’an	untuk	orang	

yang	telah	meninggal,	berdasarkan	redaksi	hadis	Nabi	yang	disampaikan	oleh	imam	
desa	dan	imam	dusun.	Keyakinan	ini	diwujudkan	dalam	tradisi	Mattampung	melalui	
prosesi	ma’baca	akorang	na	ma’patemme	akorang	 (membaca	dan	menamatkan	al-
Qur’an).	Praktik	ini	merupakan	bentuk	resepsi	hadis	yang	dipandu	oleh	tokoh	agama,	
dengan	dasar	salah	satunya	adalah	hadis	riwayat	Ahmad	No.	19415:	

	
ثَّدحَ

َ
ثَّدحَ ،مٌرِاعَ انَ

َ
أ نْعَ ،رٌمِتَعْمُ انَ

َ
أ نْعَ ،لٍجُرَ نْعَ ،ھِيبِ

َ
أ ،رٍاسَيَ نِبْ لِقِعْمَ نْعَ ،ھِيبِ

َ
_صَ اللهِ لَوسُرَ َّن

َّ
 اللهُ ى

لعَ
َ

لسَوَ ھِيْ
َّ

ق مَ
َ

لا " :لَا
ْ

قبَ
َ

ةرَ
ُ

لا مُانَسَ 
ْ

ذوَ نِآرْقُ
ُ

توَرْ
ُ

ن ،ھُ
َ

ك عَمَ لَزَ
ُ

ث اUْVَمِ ةٍيَآ لِّ
َ

نامَ
ُ

لمَ نَو
َ

ك
ً

ختُسْاوَ ،ا
ْ

لا اللهُ{ تْجَرِ
َ

لإِ 
َ

 ھَ

لاإِ
َّ

لا وَهُ 
ْ

wَلا ُّي
ْ

ق
َ

ت نْمِ ]255 :ةرقبلا[ }مُوُّي
َ

لا تِحْ
ْ

ف ،شِرْعَ
َ

لصِوُ
َ

أ ،اVَِ} تْ
َ

ف وْ
َ

لصِوُ
َ

لا ةِرَوسُبِ تْ
ْ

قبَ
َ

ق سيوَ ،ةِرَ
َ

ل
ْ

 بُ

لا
ْ

لا ،نِآرْقُ
َ

ؤرَقْيَ 
ُ

لآا رَاَّدلاو اللهَ دُيرِيُ لٌجُرَ اهَ
ْ

ةرَخِ
َ

لاإِ 
َّ

غ 
ُ

ل رَفِ
َ

قاوَ ،ھُ
ْ

_عَ اهَوءُرَ
َ

توْمَ ى
َ

كا
ُ

 مْ

“Telah	 menceritakan	 kepada	 kami	 Arim,	 telah	 menceritakan	 kepada	 kami	
Mu’tamir,	dari	Ayahnya,	dari	seseorang,	dari	Ayahnya,	dari	Ma’qil	bin	Yasar,	
bahwasanya	Rasulullah	shallahu	alaih	wa	sallam	bersabda:	Surah	Al-Baqarah	



	
Aripai	&	Amin	

49	of	62	
 

Vol.	7,	No.	1	(2024) 

adalah	 pokok	 al-Qur’an	 dan	 puncaknya.	 Setiap	 ayatnya	 diturunkan	 dengan	
kawalan	80	malaikat.	Sedang	(allāhu	lā	ilāha	illā	huwa	al-ḥayyu	al-qayy m)	[Al-
Baqarah:255]	 diturunkan	 dari	 arsyh	 lalu	 disambungkan	 dengan	 surah	 Al-
Baqarah.	 Dan	 surah	 yaasin	 adalah	 hati	 (inti)	 al-Qur’an.	 Tak	 seorang	 pun	
membacanya	 dengan	 niat	 mencari	 rida	 Allah	 dan	 surganya	 kecuali	 Allah	
mengampuni	dosanya.	Bacakanlah	al-Qur’an	kepada	saudara	kalian	yang	telah	
meninggal	dunia.”	(Hanbal,	2015)	
	
Dalam	 tradisi	 Mattampung	 di	 Desa	 Watu,	 berbagai	 bacaan	 seperti	 doa	

khataman	al-Qur’an,	tahlil,	barzanji,	dan	doa	ziarah	kubur	dilakukan	dengan	tujuan	
untuk	mengirimkan	pahala	kepada	orang	yang	 telah	meninggal	dunia.	Masyarakat	
setempat	meyakini	bahwa	pahala	dari	bacaan	tersebut	dapat	sampai	kepada	si	mayit.	
Keyakinan	 ini	 diperkuat	 oleh	 redaksi	 hadis	 Nabi	 yang	 diriwayatkan	 dalam	 HR.	
Muslim	 No.	 3084,	 sebagaimana	 juga	 disebutkan	 oleh	 kedua	 tokoh	 agama	 (agen)	
kepada	penulis:			

	
ثَّدحَ

َ
�حْيَ انََB ْأ نُب

َ
قوَ ،بَوُّي

ُ
ةبَيْتَ

ُ
ق ،رٍجْحُ نُبْاوَ ،دٍيعِسَ نَبْا AِOعْيَ 

َ
لا
ُ

ثَّدحَ :او
َ

فعْجَ نُبْا وَهُ لُيعِامَسْإِ انَ
َ

 نِعَ ،رٍ

لا
ْ

لاعَ
َ

أ نْعَ ،ءِ
َ

أ نْعَ ،ھِيبِ
َ

ةرَيْرَهُ يبِ
َ

أ ،
َ

_صَ اللهِ لَوسُرَ َّن
َّ

لعَ اللهُ ى
َ

لسَوَ ھِيْ
َّ

ق ،مَ
َ

ذإِ " :لَا
َ

لإا تَامَ ا
ْ

نِ
ْ

نا نُاسَ
ْ

ق
َ

ط
َ

 عَ

لمَعَ ھُنْعَ
ُ

لاإِ ھُ
َّ

ث نْمِ 
َ

لا
َ

ث
َ

لاإِ :ةٍ
َّ

قدَصَ نْمِ 
َ

أ ،ةٍيَرِاجَ ةٍ
َ

لعِ وْ
ْ

نيُ مٍ
ْ

فتَ
َ

أ ،ھِبِ عُ
َ

لوَ وْ
َ

ل وعُدْيَ حٍلِاصَ دٍ
َ

 ھُ

“Telah	menceritakan	kepada	kami	Yahya	bin	Ayyub,	dan	Qutaibah	yakni	Ibnu	
Sa’id,	dan	Ibnu	Hujr,	mereka	berkata:	telah	menceritakan	kepada	kami	Ismail	
dia	 adalah	 Ibnu	 Ja’far,	 dari	 ‘Alaa,	 dari	 ayahnya,	 dari	 Abi	 Hurairah	 berkata:	
Sesungguhnya	Rasulullah	shallahu	alaih	wa	sallam	bersabda:	Apabila	manusia	
meninggal	dunia	maka	terputuslah	segala	amalnya	kecuali	tiga:	yaitu	sedekah	
jariyah,	ilmu	yang	bermanfaat	atau	anak	sholeh	yang	mendoakan	kepadanya.”	
(Muslim,	2015)	
	
Menurut	agen,	dalam	hal	ini	imam	desa	Watu,	redaksi	hadis	"waladun	ṣāliḥun	

yad‘ūlah"	 dipahami	 sebagai	 dasar	 interpretatif	 dalam	 pelaksanaan	 tradisi	
Mattampung.	Hadis	 ini	diresepsi	melalui	keterlibatan	aktif	anak	dalam	mendoakan	
orang	 tua	yang	 telah	wafat,	mulai	dari	hari	pertama	 seperti	 pembacaan	al-Qur’an,	
takziyah,	 dan	 pengajian,	 hingga	 hari	 ketujuh	 melalui	 prosesi	 Mattampung	 dan	
ma’tahlele	 (tahlilan).	 Seluruh	 bacaan	 dan	 doa	 yang	 dilafalkan	 oleh	 anak	 diniatkan	
untuk	 disampaikan	 pahalanya	 kepada	 orang	 tua	 yang	 telah	 meninggal,	
mencerminkan	 praktik	 konkret	 dari	 pemahaman	 hadis	 tersebut	 dalam	 konteks	
budaya	lokal.	

Ketiga,	 partisipan	 dalam	 tradisi	Mattampung	 adalah	 masyarakat	 setempat,	
baik	 sebagai	 tuan	 rumah	 maupun	 tetangga	 sekitar.	 Mereka	 berperan	 aktif	 dalam	
seluruh	rangkaian	prosesi,	mulai	dari	kematian	hingga	selesainya	acara	Mattampung.	
Keterlibatan	 ini	 mencakup	 pembacaan	 al-Qur’an,	 penyembelihan	 dan	 pengolahan	
hewan,	 serta	 partisipasi	 dalam	 tahlilan,	 pembacaan	 barzanji,	 dan	 doa	 bersama.	
Seluruh	 kegiatan	 tersebut	 dilakukan	 dengan	 semangat	 kebersamaan	 untuk	
meringankan	 beban	 keluarga	 yang	 ditinggalkan,	 menunjukkan	 peran	 signifikan	
masyarakat	dalam	pelaksanaan	tradisi	ini.	Keempat,	benda	atau	barang	yang	menjadi	



 
Interaksi	Hadis	dan	Budaya	Lokal	

50	of	62	
 

Vol.	7,	No.	1	(2024) 

simbol	 serta	 memiliki	 makna	 tersendiri	 dalam	 tradisi	 tersebut.	 Dalam	 tradisi	
Mattampung	 di	 desa	Watu,	 terdapat	 dua	 simbol	 utama,	 yaitu	 pemotongan	 hewan	
(sapi	 atau	 kambing)	 dan	 jenis-jenis	 kue	 tradisional.	 Pemotongan	 hewan	 dimaknai	
sebagai	 bentuk	 kehati-hatian	 masyarakat	 terhadap	 kemungkinan	 si	 mayit	 belum	
pernah	 diakikahkan	 semasa	 hidupnya,	 meskipun	 prosesi	 ini	 tetap	 dilakukan	
walaupun	 akikah	 telah	 dilaksanakan	 sebelumnya.	 Sementara	 itu,	 jenis-jenis	 kue	
seperti	 beppa	 leyya,	 beppa	 pute,	 ciru-ciru,	 cucuru	 ma’dingki,	 dan	 cucuru	 tenne’	
disajikan	sebagai	bagian	dari	adat	yang	diwariskan	secara	turun-temurun,	meskipun	
makna	simboliknya	kurang	diketahui	secara	luas	oleh	masyarakat.	

Secara	 garis	 besar,	 berdasarkan	pengalaman	penulis	 dalam	mengumpulkan	
data,	 baik	 itu	 melalui	 wawancara	 secara	 mendalam	 maupun	 observasi	 secara	
langsung	pada	tradisi	Mattampung,	penulis	menemukan	bahwa	hanya	orang-orang	
tertentulah	 yang	 mengetahui	 landasan	 hadis	 dari	 tradisi	Mattampung	 ini.	 Hanya	
mereka	yang	mengenal	pendidikan	islam	dan	memiliki	akses	pengetahuanlah	yang	
mengetahui	 landasan	 hadisnya.	 Sedangkan	 bagi	masyarakat	 awam,	mereka	 hanya	
mengetahui	 bahwa	 tradisi	 Mattampung	 ini	 adalah	 sebuah	 tradisi	 yang	 tidak	
bertentangan	 dengan	 syariat	 Islam.	 Mereka	 percaya	 bahwa	 tradisi	 ini	 memiliki	
landasan	 dalil,	 namun	 mereka	 tidak	 bisa	 menyebutkan	 redaksi	 hadisnya	 secara	
eksplisit.	Mereka	hanya	menisbahkan	dalilnya	kepada	imam	desa	Watu	selaku	tokoh	
sentral	 dan	menjadi	 rujukan	dalam	 setiap	prosesi	 keagamaan.	Hal	 ini	 juga	 sejalan	
dengan	apa	yang	disampaikan	oleh	salah	satu	masyarakat	Bugis	di	desa	Watu	kepada	
penulis.	Masyarakat	tersebut	menyebutkan	bahwa:	

	
“iyye	engka	tu	anuna	nak,	cuman	bassana	idi	dedipahangi	ro	ayana	haddesena,	
memang	ada	anunya.	Pa	tida	mungking	maccue	i	ulama	e	ko	deaga	ajaranna”	
(Zaenal,	2022)	
[Tradisi	Mattampung	 pasti	 memiliki	 landasan	 nak,	 cuman	 seperti	 kita	 ini,	
masyarakat	awam	tidak	memahami	ayat	dan	hadisnya.	Yang	pasti	memiliki	
landasan,	 sebab	 tidak	 mungkin	 ulama	 ikut	 melaksanakannya	 jikalau	 hal	
tersebut	tidak	ada	ajarannya]	
	
Melalui	informasi	yang	telah	penulis	jelaskan	di	atas,	penulis	berkesimpulan	

bahwa	 tradisi	Mattampung	 yang	 dilaksanakan	 di	 desa	 Watu	 kecamatan	 Barebbo	
kabupaten	 Bone	 merupakan	 salah	 satu	 potret	 dari	 living	 hadis.	 Sebab,	 tradisi	
Mattampung	di	desa	Watu	memiliki	 landasan	dan	berangkat	dari	pemahaman	atas	
teks	hadis	nabi.	Namun,	hal	ini	hanya	diketahui	oleh	agen	dalam	hal	ini	imam	desa	
dan	imam	dusun.	Sedangkan	bagi	masyarakat	awam,	mereka	meyakini	bahwa	tradisi	
Mattampung	memiliki	landasan	hadis	namun	hanya	diketahui	oleh	agen	secara	pasti.	
Sebab,	 agenlah	 yang	 hanya	 memiliki	 akses	 pengetahuan	 dan	 mentrasmisikannya	
kepada	masyarakat	yang	ada	di	desa	Watu,	dan	hal	ini	termasuk	ke	dalam	bagian	dari	
living	hadis.			

	
Analisis	Motif	dan	Tujuan	Dalam	Pelaksanaan	Tradisi	Mattampung	

Pada	 bagian	 ini,	 Tradisi	 Mattampung	 dianalisis	 menggunakan	 teori	
fenomenologi	 Alfred	 Schutz.	 Dalam	 teori	 ini	 dijelaskan	 bahwa	 setiap	 tindakan	
manusia	dilatarbelakangi	oleh	dua	jenis	motif.	Pertama,	because	motive	(motif	sebab),	



	
Aripai	&	Amin	

51	of	62	
 

Vol.	7,	No.	1	(2024) 

yaitu	 alasan	 atau	 latar	 belakang	 yang	 mendorong	 seseorang	 melakukan	 suatu	
tindakan.	Kedua,	 in	order	 to	motive	 (motif	 tujuan),	 yaitu	maksud	atau	 tujuan	yang	
ingin	dicapai	dari	tindakan	yang	dilakukan	(Iskandar	&	Jacky,	2015).	
1. Because	Motive	(Motif	Sebab)	

Hal-hal	yang	menjadi	because	motive	atau	motif	sebab	dari	pelaksanaan	tradisi	
Mattampung	di	desa	Watu	di	antaranya	sebagai	berikut:	
a. Melestarikan	Budaya	

Bagi	mereka,	 kebudayaan	merupakan	 pedoman	hidup	 yang	 diwariskan	
oleh	 nenek	 moyang	 dan	 dianggap	 sakral,	 sehingga	 perlu	 dijaga	 dan	
dipertahankan.	 Tradisi	 Mattampung	 dipahami	 sebagai	 bagian	 dari	 identitas	
budaya	yang	sulit	untuk	dihilangkan.	Hal	ini	juga	sebagaimana	disebutkan	oleh	
beberapa	narasumber	kepada	penulis,	mereka	menyebutkan:	

	
“Alasannya	itu	karena	itu	tradisi.	Tradisi	itu	kita	tidak	bisa	hilangkan.	Itu	
acara	Mattampung	 termasuk	tradisi.	 Jadi,	 tidak	bisa	dihilangkan.	karena	
memang	sudah	tradisi	nak.”	(Zaenal,	2022)	
	
“Dari	 tradisi	 sudah	 keturunan,	 jadi	 ingin	 melestarikan	 budaya”	 (Irma,	
2022).	
	
“Kalau	saya	nak	hanya	mengikuti	adat,	orang	tua	dahulu.	Jadi	apa	yang	dia	
lakukan	 dulu	 itu	 selama	 tidak	 melenceng	 dari	 pengetahuan	 saya,	
melenceng	dari	agama,	itu	silakan	lakukan.”	(Hasmadianto,	2022)	
	
“Acara	mattampung	ini	dilaksanakan	hanya	untuk	mengikuti	tradisi,	ingin	
melestarikan	 budaya,	 yang	 dilaksanakan	 secara	 turun-temurun	 oleh	
orang-orang	tua	terdahulu”	(Simpursiah,	2022)	
	
“Mungkin	untuk	melestarikan	adat.	Karena	kita	hanya	berpedoman	bahwa	
ini	 adalah	 kegiatan	 dari	 nenek	 moyang	 kita.	 Mungkin	 seperti	 itu,	
melaksanakan	tradisi,	menghormati	juga.”	(Shaleh,	2022)	

	
Tradisi	 Mattampung	 di	 desa	 Watu	 dilaksanakan	 sebagai	 upaya	 untuk	

melestarikan	budaya	Bugis	dan	menjaga	identitas	budaya	masyarakat	setempat.	
Meskipun	 sebagian	 besar	 masyarakat	 mengikuti	 tradisi	 ini	 secara	 turun-
temurun,	 banyak	 di	 antara	 mereka	 yang	 tidak	 mengetahui	 tujuan	 khusus	
pelaksanaannya.	Tradisi	 ini	tetap	dijalankan	karena	dianggap	penting,	dan	jika	
ada	 yang	 tidak	 melaksanakan,	 mereka	 akan	 dianggap	 aneh	 dan	 mendapat	
pertanyaan	dari	masyarakat	lain.			

b. Menghibur	Keluarga	Yang	Ditinggalkan	
Dalam	 tradisi	 Mattampung,	 terdapat	 rangkaian	 proses	 takziah.	 Pada	

proses	inilah	masyarakat	datang	berkunjung	ke	rumah	keluarga	yang	meninggal	
dunia	untuk	menghibur	mereka.	Syariat	Islam	pun	menganjurkan	seluruh	umat	
muslim	 untuk	 senantiasa	 melakukan	 takziah.	 Hal	 ini	 sebagaimana	 dijelaskan	
dalam	HR.	Ibn	Mājah	No.	1590	berikut:	

	



 
Interaksi	Hadis	dan	Budaya	Lokal	

52	of	62	
 

Vol.	7,	No.	1	(2024) 

ثَّدحَ
َ

أ انَ
َ

كبَ وبُ
ْ

أ نُبْ رِ
َ

ش يبِ
َ

ةبَيْ
َ

ق 
َ

ثَّدحَ :لَا
َ

خ انَ
َ

خمَ نُبْ دُلِا
ْ

ل
َ

ق دٍ
َ

ثَّدحَ :لَا
َ

AِO ق
َ

أ سٌيْ
َ

ةرَامَعُ وبُ
َ

�وْمَ ،
َ

لأا ى
َْ

ن
ْ

 رِاصَ

ق
َ

للا دَبْعَ تُعْمِسَ :لَا
َّ

أ نَبْ ھِ
َ

كبَ يبِ
ْ

ثدِّحَيُ ،مٍزْحَ نِبْ ورِمْعَ نِبْ دَِّمحَمُ نِبْ رِ
ُ

أ نْعَ 
َ

 نِعَ ،هِدِّجَ نْعَ ،ھِيبِ

_صَ Oِِّ[َّنلا
َّ

لعَ اللهُ ى
َ

لسَوَ ھِيْ
َّ

أ مَ
َ

ق ھَُّن
َ

ؤمُ نْمِ امَ« :لَا
ْ

أ يزِّعَيُ نٍمِ
َ

خ
َ

لاإِ ،ةٍبَيصِمُبِ هُا
َّ

ك 
َ

للا هُاسَ
َّ

ناحَبْسُ ھُ
َ

 نْمِ ھُ

لحُ
َ

لا لِ
ْ

ك
َ

لا مَوْيَ ةِمَارَ
ْ

 »ةِمَايَقِ

“Telah	menceritakan	kepada	kami	Abu	Bakr	bin	Abi	Syaibah	berkata:	telah	
menceritakan	 kepada	 kami	 Khaalid	 bin	 Mukhlad	 berkata	 telah	
menceritakan	kepadaku	Qais	Abu	Umaarah,	budak	Anshar	berkata:	saya	
telah	mendengar	Abdullah	bin	Abi	Bakr	bin	Muhammad	bin	Amr	bin	Hazm	
menceritakan	dari	Ayahnya,	dari	Kakeknya,	dari	nabi	shallahu	alaihi	wa	
sallam	 sesungguhnya	 beliau	 bersabda:	 “Tidaklah	 seorang	mukmin	 yang	
bertakziah	 (menghibur	 hati	 orang	 yang	 mendapatkan	 musibah)	
saudaranya	 yang	 ditimpa	 musibah,	 kecuali	 pasti	 Allah	 swt	 akan	
memberinya	pakaian	kemuliaan	kelak	di	hari	kiamat”	(Majah,	2015).	

	
Selain	 karena	 alasan	 keagamaan,	 melakukan	 kegiatan	 takziah	 adalah	

bentuk	rasa	kepeduliankepada	sesama	umat	manusia.	Praktik	melakukan	takziah	
juga	bertujuan	meringankan	kesusahan	serta	memberikan	dorongan	kekuatan	
mental	dengan	menghibur	keluarga	yang	ditinggalkan.	Hal	ini	seperti	pernyataan	
para	narasumber	berikut:	
	

“Sebab	 terkadang	 ada	 memang	 keluarga	 yang	 betul-betul	 merasa	
kehilangan.	Jadi	kita	menghibur	tuan	rumah”	(Simpursiah,	2022)	
	
“Intinya	 adalah	 datang	 ke	 rumah	 orang	 yang	 berduka	 itu	 untuk	
memberikan	 hiburan,	dipacenning	 atie,	 dipabali	 sumange’	 asengna,	 kan	
orang	meninggal	ma	 peddi	 atitta,	 artinnako	 deaga	 simpa	 simpai	 atitta,	
magani	si	masara	ni	matu,	si	mapeddini	atie,	si	dianggerang	anggerang,	ko	
engkaki	sirua	rua	si,	diallupai	si.	 Jadi	ada	penghiburnya,	 itu	 intinya.	Kita	
pergi	ke	rumah	orang	yang	berduka	cita	itu	memberikan	hiburan.”	
[Intinya	 adalah	 orang	 yang	 datang	 ke	 kediaman	 orang	 yang	 berduka	
bertujuan	untuk	memberikan	hiburan,	dengan	perasaan	yang	senang	agar	
semangat	 orang	 yang	 berduka	 itu	 kembali.	 Sebab	 orang	 yang	 berduka	
tentu	merasakan	sakit	hati	karena	ditinggalkan	oleh	kerabatnya.	Ketika	
perasaan	sakitnya	dibarengi	dengan	perasaan-perasaan	yang	lain,	maka	
mereka	 akan	 terus	mengingat-ingat	 orang	 yang	meninggalkannya.	Oleh	
karena	 itu,	 jika	 kita	 datang	 bertamu	 ke	 kediamannya	 dan	 turut	
meramaikan	rumah	duka,	mereka	yang	berduka	akan	sejenak	melupakan	
kesedihannya.	Jadi,	mendatangi	rumah	duka	itu	tujuannya	untuk	memberi	
hiburan]	(Andi	Muhammad	Akil,	2022)	
	
“Menghibur	keluarga	yang	ditinggalkan,	itukan	ada	kalau	kita	kumpul	nak	
itu	yang	punya	hajat	merasa	terhibur,	dipakuru	sumange’	(mengembalikan	
semangatnya/berempati)	 istilahnya	 orang	 Bugis.	 Mungkin	 karena	 kita	



	
Aripai	&	Amin	

53	of	62	
 

Vol.	7,	No.	1	(2024) 

berkumpul	rasa	kasedihannya	 itu	agak	berkurang,	 jadi	kita	mengurangi	
rasa	kesedihannya”	(Hasmadianto,	2022)	

	
Adapun	 hal	 yang	 biasa	 dilakukan	 oleh	masyarakat	 di	 desa	Watu	 untuk	

membantu	pihak	keluarga	yang	ditinggalkan	yakni	membuat	dan	memberikan	
makanan	 kepada	 pihak	 keluarga,	 menyedekahkan	 sedikit	 uang	 kepada	 pihak	
keluarga,	 serta	 membantu	 mempersiapkan	 segala	 keperluan	 terkait	 proses	
pelaksanaan	Mattampung.		

c. Sebagai	Ajang	Untuk	Bersedekah	
Salah	 satu	 rangkaian	 prosesi	 tradisi	 Mattampung,	 terdapat	 proses	

pemotongan	hewan	berupa	kambing	atau	sapi.	Masyarakat	di	desa	Watu	akan	
membagikan	dan	menyedekahkan	olahan	makanan	dari	hewan	yang	dipotong	
tersebut	 kepada	 masyarakat	 sekitar	 atau	 menyedekahkan	 kepada	 suatu	
pesantren	atau	panti	asuhan.	Hal	ini	bertujuan	untuk	saling	membantu	sesama	
umat	muslim	dan	pahala	dari	sedekah	tersebut	akan	ditujukan	kepada	si	mayit.	
Sebagaimana	pernyataan	yang	disampaikan	salah	satu	informan	kepada	penulis	
berikut:	

	
“Itukankita	 mengundang	 fakir	 miskin,	 dipotongkan	 sapi,	 setelah	 sapi	
dipotong,	ini	kita	bikin	nasi	dos	(nasi	kotak)	seratus	dibawa	ke	pesantren,	
disanalah	 istilahnya	 diadakan	Mattampung,	 kemudian	 kita	 sedekahkan	
itu.	Jadi	betul	acara	Mattampung	itu	membantu	orang	yang	tidak	mampu,	
kalau	menurut	saya.	Sebagai	ajang	membantu	fakir	miskin	nak	dan	anak	
yatim	(Zaenal,	2022).	
	
“Itu	 menjadi	 ajang	 sedekah.	 Karena	 disitu	 dilaksanakan	 pada	 acara	
Mattampung,	misalnya	si	mayit	punya	niat	dulu	ataukah	punya	pakaian	
yang	 bagus-bagus	 itu	 bisa	 kita	 sedekahkan	 kepada	 kerabat	 atau	 siapa”	
(Shaleh,	2022)	

	
Sedekah	di	dalam	konsep	agama	Islam	mempunyai	arti	yang	cukup	luas,	

mencakup	semua	aspek	perbuatan	kebaikan,	baik	bersifat	fisik	maupun	non	fisik	
(Sangid,	2008).	Pemahaman	ini	juga	berdasarkan	pada	HR.	Muslim	No.	1009	yang	
diriwayatkan	oleh	Abu	Hurairah	berikut:	
	

ثَّدحَو
َ

ثَّدحَ ،عٍفِارَ نُبْ دَُّمحَمُ انَ
َ

ثَّدحَ ،مٍاَّمهَ نُبْ قِاَّزَّرلا دُبْعَ انَ
َ

ق ،ھٍبِّنَمُ نِبْ مِاَّمهَ نْعَ ،رٌمَعْمَ انَ
َ

ذهَ :لَا
َ

 ا

ثَّدحَ امَ
َ

أ انَ
َ

ةرَيْرَهُ وبُ
َ

_صَ اللهِ لِوسُرَ دٍَّمحَمُ نْعَ ،
َّ

لعَ اللهُ ى
َ

لسَوَ ھِيْ
َّ

ف ،مَ
َ

ذ
َ

ك
َ

أ رَ
َ

ثيدِاحَ
َ

قوَ ،اUْVَمِ 
َ

 لُوسُرَ لَا

_صَ اللهِ
َّ

لعَ اللهُ ى
َ

لسَوَ ھِيْ
َّ

ك« :مَ
ُ

لاسُ ُّل
َ

لعَ سِاَّنلا نَمِ ىمَ
َ

قدَصَ ھِيْ
َ

ة
ٌ

ك ،
ُ

ت مٍوْيَ َّل
َ

ط
ْ

ل
ُ

شلا ھِيفِ عُ
َّ

ق »سُمْ
َ

 :لَا

ت«
َ

ثلاِا نَْ بَ لُدِعْ
ْ

قدَصَ نِْ نَ
َ

ة
ٌ

توَ ،
ُ

ف ھِتَِّبادَ يِ¡ لَجَُّرلا نُ عِ
َ

لمِحْتَ
ُ

لعَ ھُ
َ

¢ْVَأ ،ا
َ

ت وْ
َ

فرْ
َ

ل عُ
َ

لعَ ھُ
َ

¢ْVَقدَصَ ھُعَاتَمَ ا
َ

ة
ٌ

« 

ق
َ

لاوَ« :لَا
ْ

ك
َ

ةمَلِ
ُ

طلا 
َّ

ةبَيِّ
ُ

قدَصَ 
َ

ة
ٌ

كوَ ،
ُ

خ ُّل
ُ

ط
ْ

ت ةٍوَ
َ

�إِ اVَ¢شِمْ
َ

لاَّصلا ى
َ

قدَصَ ةِ
َ

ة
ٌ

توَ ،
ُ

طيمِ
ُ

لأا 
َْ

ذ
َ

طلا نِعَ ى
َّ

 قِيرِ

قدَصَ
َ

ة
ٌ

« 

	



 
Interaksi	Hadis	dan	Budaya	Lokal	

54	of	62	
 

Vol.	7,	No.	1	(2024) 

“Telah	menceritakan	kepada	kami	Muhammad	bin	Rafi’,	telah	menceritakan	
kepada	 kami	 Abdu	 Ar-Razaq	 bin	 Hammam,	 telah	 menceritakan	 kepada	
kami	Ma’mar,	 dari	Hammam	bin	Munabbih,	 berkata,	 telah	menceritakan	
kepada	kami	Abu	Hurairah,	dari	Muhammad	Rasulullah	shallahu	alaihi	wa	
sallam,	ia	mendengar	hadis	dari	nabi,	dan	nabi	bersabda	:	“Setiap	anggota	
badan	 manusia	 diwajibkan	 bersedekah	 setiap	 harinya	 selama	 matahari	
masih	terbit,	kamu	mendamaikan	antara	dua	orang	yang	berselisih	adalah	
sedekah,	 kamu	 menolong	 seseorang	 naik	 ke	 atas	 kendaraannya	 adalah	
sedekah,	setiap	langkah	kakimu	menuju	tempat	sholat	juga	dihitung	sedekah,	
dan	menyingkirkan	duri	dari	jalan	adalah	sedekah”	(Muslim,	2015).	

	
Begitu	 pula	 pada	 tradisi	 Mattampung,	 tidak	 hanya	 sebatas	

menyedekahkan	makanan,	namun	juga	dalam	hal	tenaga	dan	waktu	yang	dimiliki	
oleh	 mereka.	 Mereka	 akan	 turut	 membantu	 pihak	 keluarga	 dalam	
mempersiapkan	segala	kebutuhan	yang	ada	pada	setiap	rangkaian	proses	tradisi	
Mattampung.	

d. Sebagai	Bentuk	Berbakti	atau	Kepedulian	Kepada	Orang	Tua	
Dalam	 praktik	 tradisi	 Mattampung	 di	 desa	 Watu,	 terdapat	 proses	

memperbaiki	atau	memperindah	batu	nisan	kuburan	si	mayit.	Alasannya	bahwa	
masyarakat	 Watu	 praktik	 ini	 termasuk	 salah	 satu	 bentuk	 berbakti	 dan	
kepedulian	terhadap	orang	tua	yang	telah	meninggal	dunia.	Hal	ini	berdasarkan	
informasi	 masyarakat	 Watu	 saat	 sesi	 wawancara	 di	 desa	 Watu.	 Informan	
menyatakan	bahwa:	

	
“Bentuk	kepedulian	keluarganya	kepada	orang	yang	meninggal.	Meskipun	
misalnya	dia	sudah	meninggal	kita	tetap	peduli	karenaa	dia	orang	tua	kita.	
Kita	tetap	anak	cucu	mereka”	(Ahmad,	2022)	
	
“Mattampung	 itu	 termasuk	 kita	 berbakti	 kepada	 orang	 tua	 nak.	 Sebab	
selama	 ini	 mungkin	 dengan	 adanya	 Mattampung	 ini	 kita	 disiapkan	
makanan	dengan	mengundang	orang-orang.	Jadi	ini	rasa	sumbangsih	kita	
kepada	orang	tua	bahwa	pahalanya	ini	diniatkan	untuk	sampai	kepada	dia.	
Begitu	 menurut	 saya,	 jadi	 berbakti	 kepada	 orang	 tua	 (Hasmadianto,	
2022).	

	
Melalui	 	 proses	 ini,	 anak	 mampu	 menunjukkan	 rasa	 berbakti	 dan	

kepeduliannya	 terhadap	 orang	 tua	mereka,	 termasuk	 di	 dalamnya	membersihkan	
dan	merapikan	kuburan	orang	tua.		

	
2. In	Order	Motive	(Motif	Tujuan)	

Adapun	 hal-hal	 yang	 menjadi	 in	 order	 motive	 atau	 motif	 tujuan	 dari	
pelaksanaan	tradisi	Mattampung	di	desa	Watu	di	antaranya	sebagai	berikut:	
a. Untuk	Mendoakan	si	mayit	

Mengutip	 pendapat	 dari	KH.	Muhammad	Cholil	Nafis	 bahwa	doa	untuk	
orang	 yang	 telah	 wafat	 akan	 sampai	 jika	 diucapkan	 oleh	 orang	 saleh	 dan	
diucapkan	 dengan	 bacaan	 yang	 benar.	 Mereka	 percaya	 bahwa	 doa	 yang	



	
Aripai	&	Amin	

55	of	62	
 

Vol.	7,	No.	1	(2024) 

dipanjatkan	 oleh	 keluarga,	 dan	 tetangga	 yang	 ditujukan	 kepada	 si	mayit	 akan	
sampai	kepada	si	mayit.	

Maka	tak	heran,	dalam	tradisi	Mattampung	yang	menjadi	titik	berat	dalam	
setiap	prosesinya	adalah	untuk	mendoakan	si	mayit.	Mulai	dari	pembacaan	al-
Qur’an,	 melakukan	 takziyah	 dan	 pengajian	 agama,	 hingga	 acara	 inti	 dari	
Mattampung	 yakni	 tahlilan,	 semua	 mengandung	 unsur	 dan	 niat	 untuk	
mendoakan	si	mayit.	Hal	 ini	 sebagaimana	yang	diutarakan	beberapa	 informan	
bahwa:	

	
“Diadakan	Mattampung,juga	 diadakan	 begituto,	 termasuk	 mengadakan		
takziyah,	memanggil	orangkan	itu	untuk	mendoakan	jenazah.	Maksudnya	
juga	 amalan-amalan	 dari	makanan	 yang	 diberikan	 ke	masyarakat	 yang	
kita	panggil	atau	amalan	yang	kita	lakukan	itu,	supaya	bisa	disampaikan	
(pahalanya)	 kepada	 orang	 yang	 meninggal	 atau	 mayat	 tersebut.”	
(Simpursiah,	2022)	
	
“Kan	bilang	orang	semakin	banyak	orang	yang	mendoakan	semakin	bagus	
juga	 pahalanya.	 Kan	 kalo	 dikumpulmi	 orang,	 kan	 begitu	 biasa	 juga	
diundang,	orang	 juga	datang	kalau	diundang.	Biasa	dari	pihak	 tetangga,	
pihak	keluarga	diundang	pergi	ke	rumah	untuk	mendoakan.”	(Irma,	2022)	
	
“Intinya	yang	saya	lihat	selama	saya	jadi	kepala	desa,	saya	ikut	sama	pak	
imam	 intinya	 ituji	 tahlilan	 saja.	 Jadi	baca-bacaan	al-Qur’an	dengan	doa-	
doa	untuk	mayit	itukan	pasti	akan	sampai	nak.	Jadi	ndak	adaji	maksudnya	
yang	mengarah	ke	musyrik,	 inikan	 tidak	 ada	unsur	menduakan,	 cuman	
hanya	untuk	mendoakan	saja	si	mayit.”	(Hasmadianto,	2022)	

	
Melalui	pernyataan	tersebut,	dapat	disimpulkan	bahwa	salah	satu	in	order	

motive	 atau	 motif	 tujuan	 dari	 pelaksanaan	 tradisi	 Mattampung	 yang	
dilaksanakan	di	desa	Watu	kecamatan	Barebbo	kabupaten	Bone	adalah	untuk	
mendoakan	si	mayit.	

b. Untuk	Memperbaiki	Kuburan	atau	Memberikan	Tanda	
Dalam	 tradisi	 Mattampung	 terdapat	 prosesi	 mapage’-page’,	 yang	

bertujuan	 memperbaiki	 kuburan	 si	 mayit,	 juga	 dengan	 maksud	 untuk	
memberikan	tanda	bahwa	terdapat	 jenazah	yang	dikuburkan	di	tempat	itu.	 Ini	
berdasarkan	pernyataan	beberapa	masyarakat	berikut:	

	
“Alasanna	ko	de	di	Mattampung	ndi	deaga	tuh	tandana	to	mate	e,	ko	dedi	
Mattampung	 otomatis	 detuh	 gaga	 batunna	 kero.	 Loki	 perengi	 tanda.	
Namanya	juga	di	kampung-kampung	pasti	ada	bilang	keluargana	yanu	na	
pakkero	bawang	anunna	eh.”	(Ahmad,	2022)	
[Alasannya	jika	Mattampung	tidak	dilakukan,	maka	tidak	ada	tanda	dari	
orang	 yang	 meninggal	 dan	 tidak	 ada	 batu	 yang	 menandainya	 setelah	
menguburkannya.	 Sehingga	kita	berikan	 tanda.	 Sedangkan	di	 kampung,	
jika	orang	meninggal	 tidak	dikuburkan	sebagaimana	 tradisi,	maka	akan	
menjadi	omongan	“keluarganya	tidak	menguburkannya	dengan	baik.”]	



 
Interaksi	Hadis	dan	Budaya	Lokal	

56	of	62	
 

Vol.	7,	No.	1	(2024) 

	
“Yang	penting	orang	yang	sudah	meninggal	itu	belum	dipondasi	istilahnya	
ini	 nak,	 berarti	 belum	 ada	 rumahnya,	 nanti	 setelah	 na	 tehele	 i	 ro	
umpamanya	na	taroi	batu	nisan	papan	nama	itu	baru	komplit.	Pa	ko	de	
betul-betul	 si	 engka	 memang	 to	 rodo	 merasa	 ada	 keganjilan”	 (Zaenal,	
2022).	
[Satu	 hal	 yang	 pasti	 bahwa	 orang	 yang	 telah	 meninggal	 namun	
kuburannya	belum	diberi	fondasi	dalam	hal	ini	nisan,	maka	secara	tradisi,	
orang	 yang	 meninggal	 tersebut	 belum	 memiliki	 rumah.	 Jika	 kuburan	
orang	meninggal	telah	diperbaharui,	diberi	 tegel,	batu	nisan,	dan	papan	
nama	 (orang	 yang	 meninggal)	 maka	 ‘rumah’	 (kuburan)	 tersebut	 baru	
dinyatakan	sempurna.	Karena	 jika	 tidak	dilakukan	hal	seperti	 itu,	maka	
orang-orang	yang	memercayai	 tradisi	 tersebut	akan	merasa	bahwa	ada	
yang	ganjil.]	

	
Biasanya	masyarakat	 yang	 tidak	melaksanakan	Mattampung	 atau	 tidak	

memperbaiki	 kuburan	 keluarganya	 yang	 telah	 meninggal	 dunia	 akan	
dipertanyakan	alasannya	oleh	masyarakat	lainnya.	Hal	ini	juga	seperti	apa	yang	
dijelaskan	salah	satu	informan:	

		
“Kalau	 ada	 kuburan	 yang	 tidak	 diperbaiki,	 dibiarkan	 saja	 begitu	 pasti	
orang	 menilai	 kita	 “tegairo	 lokka	 anakna?(anaknya	 pada	 kemana?)	
Kenapa	 kuburan	 orang	 tuanya	 dibiarkan	 begitu	 saja.	 Na	 banyaknya	
uangna,	 (uangnya)	 kenapa	 nabiarkang(dibiarkan)	 kuburan	 bapaknya	
atau	ibunya	begitu	saja”	(Hasmadianto,	2022)	
	
Berdasarkan	pernyataan-pernyataan	masyarakat	Bugis	desa	Watu	di	atas	

yang	diberikan	kepada	penulis,	penulis	dapat	menyimpulkan	bahwa	hal	kedua	
yang	 menjadi	 in	 order	 motive	 atau	 motif	 tujuan	 dari	 pelaksanaan	 tradisi	
Mattampung	 yang	 dilaksanakan	 di	 desa	Watu	 kecamatan	 Barebbo	 kabupaten	
Bone	adalah	untuk	memperbaiki	kuburan	si	mayit	atau	untuk	memberikan	tanda.		

c. Untuk	mengajarkan	kepada	anak	cucu	
Masyarakat	 desa	 Watu	 harus	 mewariskan	 secara	 turun-temurun	 agar	

tradisi	 ini	 tidak	 hillang	 begitu	 saja.	 Dengan	 melibatkan	 anak-anak	 secara	
langsung	 pada	 rangkaian	 prosesi	Mattampung,	 masyarakat	 desa	Watu	 secara	
tidak	langsung	telah	mengajarkan	dan	mewariskan	tradisi	tersebut	kepada	anak-
anak	mereka.	Masyarakat	berharap	dengan	 terlibatnya	anak-anak	dan	melihat	
langsung	 setiap	 prosesinya,	 mereka	 akan	 mampu	 memahami	 nilai-nilai	 dan	
pesan	 moral	 yang	 ada	 di	 dalam	 tradisi	 Mattampung,	 melaksanakan	 dan	
melanjutkan	tradisi	Mattampung	yang	telah	dilakukan	oleh	masyarakat	Bugis	di	
desa	Watu	setiap	tahunnya.	Beberapa	informan	menyebutkann	bahwa:	

	
“Dalam	 prosesnya	 orang	 tua	 memang	 suruh	 anaknya	 untuk	 datang.	
Misalnya	 kayak	 di	 kampung	 kita	 ini	 to,	 kalo	misalnya	 pada	 saat	 setiap	
malam	lepas	salat	magrib	paling	lambat	setelah	salat	isya,	mereka	semua	
anak-anak	yang	usia	9-12	tahun	ramai-ramai,	misalnya	mereka	baca	tiga	



	
Aripai	&	Amin	

57	of	62	
 

Vol.	7,	No.	1	(2024) 

juz	selain	dapat	amalannya,	dia	bisa	khatamkan	alquran,	pahalanya	untuk	
kepada	almarhum,	bagaimana	mendoakan	yang	bersangkutan.	Jadi	selain	
kita	 datang	 untuk	 membacakan	 alquran,	 kita	 juga	 dapat	 amalannya,	
almarhum	juga	didoakan,	anak-anak	juga	diajarkan.”	(Sulolipu,	2022)	
	
“Dikasikan	anakta	turunang,	supaya	na	kasi	begituki	juga	nanti.	Tujuanna	
metto	mappakero	 ko	 dipakkeroi	 to	matoa	 e,	 otomatis	 ana’-ana’	 ta	matu	
pasti	makkedai	tenni	a	podo	na	pakkero	tokka	matu”	(Ahmad,	2022)	
[Kami	memperlihatkan	kepada	anak	kami	warisan	(tradisi	Mattampung)	
agar	mereka	juga	melakukan	hal	yang	sama	jika	nanti	kami	meninggalkan	
mereka.	 Tujuannya	 jelas,	 kami	melakukan	 tradisi	 ini	 kepada	 orang	 tua	
kami	dengan	harapan	anak	kami	juga	melakukan	hal	itu.	Anak-anak	kami	
pun	 begitu,	 berharap	 agar	 anak-anaknya	 melakukan	 hal	 yang	 sama	
kepadanya	kelak”.]	
	
Berdasarkan	pernyataan-pernyataan	masyarakat	Bugis	desa	Watu	di	atas	

yang	diberikan	kepada	penulis,	penulis	dapat	menyimpulkan	bahwa	hal	ketiga	
yang	 menjadi	 in	 order	 motive	 atau	 motif	 tujuan	 dari	 pelaksanaan	 tradisi	
Mattampung	 yang	 dilaksanakan	 di	 desa	Watu	 kecamatan	 Barebbo	 kabupaten	
Bone	adalah	untuk	mengajarkan	kepada	anak	cucu.		

d. Untuk	mendapatkan	Ilmu	Agama	
Salah	 satu	 rangkaian	 prosesi	 tradisi	 terdapat	 pengajian	 agama.	 Pihak	

keluarga	 akan	 mengundang	 seorang	 ustaz	 atau	 kyai	 untuk	 memberikan	
pengajian	agama	di	hadapan	pihak	keluarga	dan	masyarakat	yang	hadir.	Prosesi	
ini	 dilaksanakan	 pada	 malam	 hari	 dan	 akan	 berlangsung	 selama	 tiga	 hari	
berturut-turut.	Pada	saat	acara	berlangsug,	seorang	ustad	atau	tokoh	agama	yang	
diundang	 akan	 menyampaikan	 sebuah	 ilmu	 agama	 tentang	 seputar	 kematian	
dalam	 Islam.	 Ketika	 menghadiri	 acara	 Mattampung,	 masyarakat	 akan	
mendengarkan	ceramah	islami	dan	mendapatkan	tambahan	 ilmu	pengetahuan	
agama.	Salah	satu	tokoh	agama	desa	Watu	menyatakan	bahwa:		

	
“Itu	takziah	bermanfaat	karena	bisa	memberikan	pencerahan	rohaniyah,	
istilahnya	 memberikan	 pencerahan	 untuk	 pengetahuan	 kepada	 orang-
orang	 tentang	 masalah	 kematian	 atau	 orang	 meninggal”	 (Andi	
Muhammad	Akil,	2022)	
	
“Paling	 bermanfaat	 juga	 itu	 ceramahnya,	 itukan	 takziyah	 memanggil	
penceramah	jadi	banyak	kita	dapat	ilmu	disitu”	(Ahmad,	2022)	
	
“Kadang	 ada	 juga	 yang	melaksanakan	 acara	mattampung	 ini	 dibarengi	
dengan	 takziyah,	 kita	 mendengarkan	 ceramah	 agama,	 jadi	 dapat	 ilmu	
seperti	itu”	(Shaleh,	2022)	

	
Berdasarkan	pernyataan-pernyataan	tersebut,	dapat	disimpulkan	bahwa	

hal	keempat	yang	menjadi	 in	order	motive	atau	motif	 tujuan	dari	pelaksanaan	



 
Interaksi	Hadis	dan	Budaya	Lokal	

58	of	62	
 

Vol.	7,	No.	1	(2024) 

tradisi	Mattampung	 di	desa	Watu	kecamatan	Barebbo	kabupaten	Bone	adalah	
untuk	mendapatkan	ilmu	agama.	

e. Untuk	Saling	Tolong	Menolong	
Pada	pelaksanaan	tradisi	Mattampung	yang	ada	di	desa	Watu	aspek	tolong	

menolong	 sangat	 diimplementasikan.	 Masyarakat	 sekitar	 mendatangi	 rumah	
keluarga	yang	akan	melaksanakan	Mattampung	dengan	tujuan	menolong	pihak	
keluarga.	Bagi	masyarakat	laki-laki,	mereka	akan	datang	menolong	untuk	proses	
penyembelihan	 hewan,	 menguliti,	 hingga	 memotong-motong	 tulang	 hewan	
tersebut.	 Masyarakat	 laki-laki	 biasanya	 melanjutkan	 kegiatan	 membantu	
mendirikan	tenda	dari	sebuah	bambu	dan	terpal	di	depan	rumah	si	mayit	sebagai	
tempat	 bagi	 masyarakat	 yang	 hadir.	 Sementara	 masyarakat	 perempuan	
membantu	segala	urusan	dapur	dan	persiapan	yang	dibutuhkan	di	dalam	rumah.	
Mereka	akan	membantu	memotong	bumbu	dan	rempah	untuk	digunakan	pada	
hewan	yang	akan	dimasak.	Mereka	juga	membantu	melayani	tamu	yang	hadir	di	
rumah	 si	mayit	 dengan	 cara	mempersilakan	 tamu	 tersebut	 untuk	menyantap	
makanan	yang	telah	disediakan.	

Pada	 dasarnya,	 masyarakat	 hadir	 dengan	 tujuan	 untuk	 saling	 tolong	
menolong.	 Mereka	 meyakini	 bahwa	 suatu	 saat	 keluarga	 mereka	 pasti	 akan	
berada	 di	 posisi	 tersebut	 (yang	 melaksanakan	 Mattampung),	 sehingga	
masyarakat	 kemudian	 akan	 membantu	 keluarganya.	 Tanpa	 bantuan	 dari	
masyarakat	 sekitar,	 tradisi	 Mattampung	 sulit	 untuk	 diadakan.	 Inilah	 yang	
menjadi	alasan	hubungan	 tolong	menolong	antara	 sesama	masyarakat	di	desa	
Watu	tetap	terjaga	hingga	saat	ini.	Dengan	begitu,	lima	hal	yang	menjadi	in	order	
motive	 dari	 pelaksanaan	 tradisi	 Mattampung	 adalah	 untuk	 saling	 tolong	
menolong.	

	
Manfaat	Kultural	dan	Religius	Tradisi	Mattampung	dalam	Masyarakat	Bugis	

Adapun	 manfaat	 yang	 dirasakan	 oleh	 masyarakat	 di	 desa	 Watu	 setelah	
mengikuti	pelaksanaan	tradisi	Mattampung	di	antaranya	sebagai	berikut:	
1. Mempererat	Hubungan	Silaturahmi	

Dengan	adanya	kehadiran	masyarakat	termasuk	anggota	keluarga	pada	saat	
tradisi	Mattampung	berlangsung,	mereka	akan	saling	bertemu	dan	bersilaturahmi.	
Dengan	 begitu,	 pelaksanaan	 tradisi	Mattampung	menjadi	 sebab	 yang	mempererat	
hubungan	silaturahmi	antara	masyarakat	dan	keluarga	yang	menghadirinya.	Hal	ini	
sebagaimana	penuturan	masyarakat:	

	
“Kalo	 bermanfaat	 ladde	 intinna	 yero	 siruntu	 runtu	manengki	 ye	 bahkang	 di	
lokasi	 acara	 mattampung	 e	 kolokkaki	 kan	 siruntu	 manengki,	 pa	 banya	
orangkan	jadi	ma	silaturahmi	ni	kero.”	(Ahmad,	2022)	
[Manfaat	yang	sangat	terasa	jika	tradisi	Mattampung	ini	dilakukan	adalah	saat	
mengunjungi	rumah	duka	karena	secara	tidak	langsung	kami	dapat	bertemu	
sanak	 saudara,	 teman-teman	 dan	 orang	 orang	 yang	 sudah	 lama	 tidak	 kami	
temui,	dalam	hal	ini	silaturahmi	kami	juga	terjalin	di	tempat	itu.]	
	
“Manfaatnya	 itujiketemu-ketemuki	 dengan	 keluarga,	 kalau	 kaya	 begitu	 ada	
acara,	ketemu-temuki	lagi	kumpul	lagi,	tapi	kalau	tidak	ada	acara	begitu	kayak	



	
Aripai	&	Amin	

59	of	62	
 

Vol.	7,	No.	1	(2024) 

acara	 pesta	 atau	 kematian	 pasti	nda	 bisaki	 kumpul.	 Karena	masing-masing	
punya	kesibukan.”	(Irma,	2022)	
	
“Jadi	manfaatnya	 itu	 yang	pertama	 silaturahminya	nak.	 Silaturahmi	dengan	
keluarga-keluarga.”	(Hasmadianto,	2022)	
	

2. Mengingat	Kematian	
Pelaksanaan	 tradisi	 Mattampung	 menjadi	 sebuah	 praktik	 yang	 mampu	

mengingatkan	 manusia	 kepada	 kematian.	 Beberapa	 masyarakat	 yang	 terlibat	
langsung	dalam	proses	pelaksanaan	tradisi	Mattampung	menyatakan	bahwa:	

	
“Pappengaja	(nasihat)	itu	ada	dua,	pappengaja	tuwo	na	pappangaja	mamekko	
(nasihat	 hidup	 dan	 nasehat	 diam),	 Mattampung	 termasuk	 ke	 dalam	
pappangaja	mamekko	(nasihat	diam),	misalnya	kita	diam	merenung,	bahwa	
semua	orang	akan	meninggal,	kalau	kita	meninggal,	kita	akan	melalui	hal	ini	
juga.	 Inilah	 yang	 dimaksud	 pappangaja	 mamekko	 (nasehat	 yang	 diam).”	
(Sahjum,	2022)	
	
“Ini	 acara	 Mattampung	 ini	 ceddi	 meto	 ajang	 anu	 (menjadi	 suatu	 ajang	
pengingat),	maksudnya	siapa	yang	hadir	disitu,	di	acara	Mattampungnya,	pasti	
semua	akan	mati.	Jadi	setidak-tidaknya	ma’bere	i	kesadarang	makkeda	weh	aro	
labeni	 yanu	 (memberi	 kesadaran	 bahwa	 si	 fulan	 telah	 meninggal	 dunia).”	
(Ahmad,	2022)	
	
“Manfaatnya	saya	pribadi,	mengingat	saja,	bilang	tidak	ada	yang	kekal	di	dunia	
ini,	 semuanya	 akan	 kesana.	 Kita	 akan	 meninggal,	 kita	 juga	 akan	 kesana	
semuanya.	Pada	akhirnya	semua	orang	akan	mati.”	(Simpursiah,	2022)	
	

3. Meningkatkan	Ibadah	Kepada	Allah	
Implikasi	dari	mengingat	akan	kematian	adalah	menjadikan	masyarakat	lebih	

meningkatkan	 ibadahnya	 kepada	 Allah,	 dengan	 keyakinan	 bahwa	 suatu	 saat	 akan	
datang	 waktu	 dimana	 mereka	 berada	 di	 posisi	 tersebut.	 Hal	 ini	 sejalan	 dengan	
pernyataan	beberapa	masyarakat	bahwa:		

	
“Dengan	 melihat	 begitu	 (Tradisi	Mattampung),	 karena	 seringnya	 kita	 jadi	
mengingat,	kapan	ini	datang	sama	saya.	Jadi	harus	saya	persiapkan	diri	saya	
kesana.	Dengan	begitu	ibadah	jadi	meningkat.”		(Simpursiah,	2022)	
	
“Itu	 manfaatnya	 kita	 menghadiri	Mattampung	 kan	 termasuk	 artinya	 amal	
ibadah	karena	kita	hadir	artinya	kita	membaca	doa,	kita	berjamaah	membaca	
tahlil”	(Andi	Muhammad	Akil,	2022)	
	

4. Berbuat	Kebaikan	Dan	Mendapatkan	Pahala	
Masyarakat	Bugis	 percaya	bahwa	melaksanakan	 tradisi	Mattampung	 setara	

dengan	melakukan	suatu	kebaikan,	baik	bagi	diri	sendiri	maupun	si	mayit.	Penjelasan	
ini	sebagaimana	diungkapkan	salah	satu	informan	bahwa:	



 
Interaksi	Hadis	dan	Budaya	Lokal	

60	of	62	
 

Vol.	7,	No.	1	(2024) 

	
“Bisa	mendapatkan	pemahaman,	amalan	(pahala)	yang	baik	dari	ketika	kita	
mengikuti	acara	Mattampung.	mungkin	juga	kita	bisa	saling	shering-shering	
pemahaman	kepada	yang	lebih	muda.	Itukan	juga	kebaikan”	(Sulolipu,	2022)	
	
“Manfaatnya	terhadap	kita	sama	halnya	melaksanakan	amal	kebajikan,	lokkaki	
millau	 doangangi,	 berarti	 makkamalaki	 ro	 (kita	 pergi	 ke	 rumah	 si	 mayit	
dengan	 tujuan	mendoakannya,	 itu	 berarti	 kita	melakukan	 amal	 kebaikan).”		
(Andi	Muhammad	Akil,	2022)	
	

5. Melatih	Diri	Untuk	Bertahlil	Dan	Membaca	Alquran	
Dalam	 proses	 pelaksanaan	 tradisi	Mattampung,	 masyarakat	 beserta	 tokoh	

agama	yang	ada	di	desa	Watu	akan	membacakan	al-Qur’an	dan	tahlil	kepada	si	mayit	
secara	bersama-sama.	Dengan	begitu,	tradisi	ini	secara	tidak	langsung	menjadi	ajang	
melatih	 masyarakat	 untuk	 senantiasa	 bertahlil	 dan	 membaca	 al-Qur’an.	 Ketika	
menghadiri	 tradisi	Mattampung,	masyarakat	 yang	memiliki	 kesibukan	 padat	 akan	
mendapatkan	 waktu	 untuk	 membaca	 al-Qur’an	 dan	 tahlil.	 Hal	 ini	 sebagaimana	
pernyataan	salah	satu	tokoh	agama	di	desa	Watu,	bahwa:	

	
“Manfaatnya	itu	untuk	melatih	diri	untuk	membaca	ayat-ayat	Allah	kemudian	
tahlilan	dan	juga	bisa	makan	gratis.”	(Gunarjo,	2022)	
	
Pada	akhirnya,	pemaparan	terkait	motif	sebab,	motif	tujuan,	dan	manfaat	di	

atas,	 seluruhnya	 berdasarkan	 atas	 pengalaman	masyarakat	Bugis	 desa	Watu	 yang	
turut	ikut	dan	berpartisipasi	dalam	tradisi	Mattampung	secara	langsung.	Adapun	data	
yang	 penulis	 gunakan	 dalam	menganalisa	 tradisi	Mattampung	 didapatkan	 penulis	
melalui	wawancara	yang	dilakukan	secara	mendalam	dan	 juga	observasi	 langsung	
terhadap	tradisi	Mattampung	yang	dilaksanakan	di	desa	Watu	kecamatan	Barebbo	
kabupaten	Bone.	 		
	
Simpulan		

Resepsi	 hadis	 atas	 praktik	Mattampung	 dilakukan	 oleh	 tokoh	 agama	 yakni	
imam	 desa	 dan	 imam	 dusun	 di	 desa	Watu	 atau	 dalam	 penelitian	 ini	 juga	 disebut	
sebagai	agen.	Melalui	agen,	resepsi	dari	hadis-hadis	Nabi	tersebut	lalu	ditransmisikan	
kepada	masyarakat	yang	ada	di	desa	Watu.	Namun,	sebagian	besar	masyarakat	awam	
yang	ada	di	desa	Watu	 tidak	mengetahui	secara	 langsung	redaksi	hadis	Nabi	yang	
menjadi	landasan	dari	tradisi	Mattampung.	Dalam	pelaksanaannya,	motif	sebab	dari	
tradisi	 Mattampung	 yakni	 melestarikan	 budaya,	 menghibur	 keluarga	 yang	
ditinggalkan,	ajang	untuk	bersedekah,	dan	bentuk	berbakti	atau	kepedulian	kepada	
orang	tua.	Adapun	motif	tujuannya	yakni	untuk	mendoakan	si	mayit,	memperbaiki	
kuburan	atau	memberikan	tanda,	mengajarkan	kepada	anak	cucu,	mendapatkan	ilmu	
agama,	dan	saling	tolong	menolong.	Adapun	manfaat	yang	dirasakan	oleh	masyarakat	
dari	 tradisi	 Mattampung	 di	 antaranya	 yaitu,	 mempererat	 hubungan	 silaturahmi,	
mengingat	 kematian,	 meningkatkan	 ibadah	 kepada	 Allah,	 berbuat	 kebaikan	 dan	
mendapatkan	pahala,	serta	melatih	diri	untuk	bertahlil	dan	membaca	alquran.	



	
Aripai	&	Amin	

61	of	62	
 

Vol.	7,	No.	1	(2024) 

Penelitian	 terhadap	 tradisi	 Mattampung	 masih	 terbuka	 dan	 masih	 dapat	
dianalisis	lebih	mendalam	lagi	menggunakan	berbagai	teori	serta	pendekatan	lainnya	
yang	dapat	diterapkan	pada	tradisi	Mattampung	ini.	Sehingga	mampu	menghasilkan	
penelitian	 tentang	 tradisi	Mattampungdari	 berbagai	 sudut	 pandang.	 Namun	 perlu	
diingat	 bahwa	 seorang	 peneliti	 sebelum	 mengaplikasikan	 sebuah	 teori	 dalam	
penelitiannya,	ia	harus	terlebih	dahulu	memahami	teori	tersebut	secara	mendalam	
sehingga	mampu	memudahkan	arah	penelitian	dan	analisis	data	dari	penelitiannya.	
Dengan	segala	keterbatasan	penulis	dalam	penelitian	ini,	penulis	menyadari	secara	
sadar	 bahwa	 masih	 banyak	 cela	 dan	 kekurangan	 dalam	 penelitian	 ini.	 Penulis	
berharap	 penelitian	 tentang	 tradisi	Mattampung	 ini	 mampu	 menjadi	 bahan	 bagi	
peneliti	 lainnya	 untuk	 melanjutkan	 penelitian	 secara	 lebih	 lanjut	 dan	 mendalam	
terkait	tradisi	Mattampung.	

	
Referensi	
Ahmad,	A.	(2022).	Wawancara.	
Andi	Muhammad	Akil.	(2022).	Wawancara	dengan	Imam	Desa	Watu.	
Aufa,	A.	A.	(2017).	Memaknai	Kematian	Dalam	Upacara	Kematian	Di	Jawa.	An-Nas :	

Jurnal	 Humaniora,	 1(1).	 https://doi.org/https://doi.org/10.36840/an-
nas.v1i1.164	

Colley,	V.	E.	(2023).	Varieties	of	Qualitative	Research	Methods.	In	Reception	Theory.	
Springer.	

Dawud,	 I.	 A.	 (2015).	 Sunan	 Abī	 Dāwūd.	 Ensiklopedi	Hadits	 -	 Kitab	 9	 Imam,	 Lidwa	
Pusaka.	

Gunarjo,	B.	(2022).	Wawancara.	
Hanbal,	 A.	 bin.	 (2015).	Musnad	 Aḥmad.	 Ensiklopedi	Hadits	 -	 Kitab	 9	 Imam,	 Lidwa	

Pusaka.	
Hasmadianto,	A.	(2022).	Wawancara.	
Irma,	A.	(2022).	Wawancara.	
Iskandar,	D.,	&	Jacky,	M.	(2015).	Studi	Fenomenologi	Motif	Anggota	Satuan	Resimen	

Mahasiswa	804	Universitas	Negeri	Surabaya.	Paradigma,	3(1).	
Ismail,	R.	 (2019).	Ritual	Kematian	Dalam	Agama	Asli	Toraja	 “Aluk	To	Dolo”	 (Studi	

Atas	Upacara	Kematian	Rambu	Solok).	Religi	Jurnal	Studi	Agama-Agama,	15(1).	
Karim,	A.	 (2017).	Makna	Ritual	Kematian	Dalam	Tradisi	 Islam	 Jawa.	Sabda:	 Jurnal	

Kajian	 Kebudayaan,	 12(2).	
https://doi.org/https://doi.org/10.14710/sabda.12.2.161-171	

Majah,	I.	I.	(2015).	Sunan	Ibn	Mājah.	Ensiklopedi	Hadits	-	Kitab	9	Imam,	Lidwa	Pusaka.	
Miles,	 M.	 B.,	 Huberman,	 A.	 M.,	 &	 Saldana,	 J.	 (2014).	 Qualitative	 Data	 Analysis:	 A	

Methods	Sourcebook	(3	ed.).	SAGE	Publications	Inc.	
Muslim,	I.	(2015).	Shahih	Muslim.	Ensiklopedi	Hadits	-	Kitab	9	Imam,	Lidwa	Pusaka.	
Parninsih,	I.	(2021).	Eksplorasi	Tradisi	Mattampung	Masyarakat	Bugis	Dalam	Kajian	

Living	 Qur’an:	 Studi	 Desa	 Barugae	 Kabupaten	 Bone	 Sulawesi	 Selatan.	 Jurnal	
Pappasang,	3(2).	https://doi.org/https://doi.org/10.46870/jiat.v3i2.54	

Ratna,	N.	K.	(2008).	Teori,	Metode,	Dan	Teknik	Penelitian	Sastra.	Pustaka	Pelajar.	
Sahjum,	A.	(2022).	Wawancara.	
Sangid,	A.	(2008).	Dahsyatnya	Sedekah.	QultumMedia.	
Shaleh,	M.	(2022).	Wawancara.	



 
Interaksi	Hadis	dan	Budaya	Lokal	

62	of	62	
 

Vol.	7,	No.	1	(2024) 

Simpursiah,	A.	(2022).	Wawancara.	
Sulolipu,	A.	F.	(2022).	Wawancara.	
Wahyuningsih,	D.	 (2018).	Representasi	Ritual	Upacara	Kematian	Adat	Suku	Toraja	

Dalam	 Program	 Dokumenter	 Indonesia	 Bagus	 Net	 Tv	 Episode	 Toraja.	 Dunia	
Komunikasi:	 Jurnal	 Ilmu	 Komunikasi	 Universitas	 Mulawarman,	 6(1).	
https://ejournal.ilkom.fisip-unmul.ac.id/site/?p=3286	

Wardani,	 F.	 (2021).	 Resepsi	 Hadis	 Atas	 Tradisi	 Peutron	 Aneuk	 Di	 Desa	 Matang	
Seulimeng	Langsa	Aceh.	UIN	Sunan	Kalijaga	Yogyakarta.	

Zaenal,	A.	(2022).	Wawancara.	
Zuhri,	S.,	&	Dewi,	S.	K.	(2018).	Living	Hadis:	Praktik,	Resepsi,	Teks,	dan	Transmisi.	Q-

MEDIA	dan	Ilmu	Hadis	Press.	
	

	


