https://jurnal.asilha.com - Asosiasi [lmu Hadis Indonesia
ISSN: 2598-4802 (e); 2598-4810 (p)

" Journal of Hadith Studies
Jol

Vol. 7 Nomor 1 (Januari-Juni 2024); hlm. 44-62; doi: 10.32506/johs.v7i1-03

Interaksi Hadis dan Budaya Lokal:
Living Hadis dalam Tradisi Mattampung Masyarakat Bugis

Andi Fatihul Faiz Aripai,1* Mukhlisah Amin2
1UJIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2University of Birmingham
Email: andifatihulfaiz@gmail.com

*Corresponding author

Article History: accepted: 12-1-2024; published: 30-6-2024

Abstract

This study examines Mattampung, a traditional death ritual of the Bugis
community in Watu Village, Barebbo District, Bone Regency, South Sulawesi. The
ritual involves restoring or replacing graves with headstones and is carried out
to pray for the deceased. The research is based on the argument that the
Mattampung tradition reflects the reception of hadith, particularly those related
to the virtues of reciting the Qur'an and offering prayers for the dead, thus
shaping the community’s religious practices. This field research adopts a
qualitative descriptive approach and was conducted over six months. Primary
data were obtained through direct observation, interviews with ten informants,
and written and personal documentation. The analysis draws upon the theory of
living hadith and Alfred Schutz’s phenomenological framework, which explores
human actions through "because of" and "in order to" motives. Findings reveal
that Mattampung serves as a form of living hadith, wherein the community
internalizes and practices prophetic teachings in a localized religious context. The
tradition embodies a dynamic interaction between textual transmission and lived
religious experience. From a phenomenological perspective, community motives
include preserving cultural heritage, comforting bereaved families, giving charity,
and honoring parents. The goals of the ritual are to pray for the deceased, repair
graves, educate descendants, deepen religious knowledge, and foster mutual
support. Overall, Mattampung illustrates how local Islamic traditions can serve
as meaningful expressions of hadith reception and contribute to the preservation
of both religious values and cultural identity within the Bugis community.

Keywords: Living Hadith; Mattampung Tradition; Bugis Community

Abstrak
Studi ini mengekplorasi tentang tradisi lokal masyarakat suku Bugis di Sulawesi
Selatan yaitu ritual kematian, tepatnya di desa Watu kecamatan Barebbo
kabupaten Bone Sulawesi Selatan. Ritual kematian tersebut dinamai dengan
tradisi Mattampung, yang dilaksanakan dengan tujuan mengganti atau
memperbaiki kuburan dengan nisan untuk mendoakan orang yang telah
meninggal dunia. Penelitian ini berangkat dari argumen dasar bahwa terdapat
resepsi hadis dalam tradisi Mattampung yang membentuk praktik ritual
keagamaan di masyarakat Bugis. Penelitian ini merupakan penelitian lapangan

Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike BY-NC-SA: This work is licensed under a Contemporary Quran Creative Commons Attribution-
@ ®@© NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/) which permits non-comercial use. If you remix,
EY NC SA transform, or build upon the material, you must contributions under the same license as the original.




Aripai & Amin Vol. 7, No. 1 (2024)

(field researh) dengan menggunakan metode deskriptif kualitatif, yang dilakukan
selama kurang lebih enam bulan. Sumber data primer didapatkan melalui
observasi lapangan, wawancara bersama 10 informan dan dokumentasi data
tertulis maupun dokumentasi pribadi. Dalam menganalisis hasil observasi
tersebut, penulis menggunakan teori living hadis, serta teori fenomenologi dari
Alfred Schutz. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pertama, Tradisi
Mattampung yang dilaksanakan oleh masyarakat di desa Watu termasuk ke
dalam bagian living hadis. Masyarakat desa Watu telah memperlihatkan sebuah
bentuk resepsi terhadap hadis-hadis nabi tentang keutamaan membaca al-Qur’an
terhadap orang yang telah meninggal dunia serta hadis-hadis mendoakan orang
yang meninggal dunia, yang dituangkan ke dalam praktik keagamaan. Kedua,
melalui analisis menggunakan teori fenomenologi milik Alfred Schutz, dapat
diketahui beberapa motif masyarakat dalam pelaksanaan tradisi Mattampung
yakni untuk melestarikan budaya, menghibur keluarga yang ditinggalkan, ajang
untuk bersedekah, dan bentuk berbakti kepada orang tua. Sementara tujuan
masyarakat adalah mendoakan si mayit, memperbaiki kuburan, mengajarkan
kepada anak cucu, untuk mendapatkan ilmu agama dan saling tolong menolong.

Kata Kunci: Living Hadis; Tradisi Mattampung; Masyarakat Bugis.

Pendahuluan

Upacara kematian merupakan tradisi yang banyak ditemukan di berbagai
daerah di Indonesia, dengan praktik, makna, dan prosesi yang berbeda-beda di setiap
komunitas (Wardani, 2021). Di Tana Toraja, misalnya, masyarakat suku Toraja
mengenal upacara kematian yang disebut Rambu Solo’, yang berasal dari kata rambu
(asap/sinar) dan solo’ (turun), yang merujuk pada waktu pelaksanaan saat matahari
terbenam (Wahyuningsih, 2018, hal. 15). Tradisi ini bertujuan menghormati dan
mengantarkan arwah ke alam roh sebagai tempat keabadian bersama para leluhur
(Ismail, 2019, hal. 87). Rambu Solo’ terdiri dari tujuh tahapan utama, yaitu: ma’palele,
ma’ pasilaga tedong, ma’ parokko alang, ma’ pasonglo’, mattarima tamu, mantunu, dan
ma’ kaburu (Wahyuningsih, 2018). Selain masyarakat Toraja, masyarakat Jawa juga
memiliki tradisi kematian yang dikenal dengan slametan kematian, sebuah ritual yang
telah membudaya dan berakar kuat dalam masyarakat Jawa. Tradisi ini bersumber
dari ajaran Walisongo dan dilakukan sebagai bentuk penghormatan kepada yang
meninggal, serta sebagai pengingat bagi yang masih hidup akan kefanaan manusia
(Aufa, 2017).

Secara umum, masyarakat Jawa melaksanakan ritual slametan kematian dalam
beberapa tahap, yaitu Geblag (selamatan setelah penguburan), Nelung dina (tiga
hari), Mitung dina (tujuh hari), Matangpuluh dina (empat puluh hari), Nyatus dina
(seratus hari), Mendhak sepisan (satu tahun), Mendhak pindho (dua tahun), dan
Nyewu (seribu hari) (Karim, 2017, hal. 161-171). Tidak jauh berbeda, masyarakat
Bugis juga memiliki tradisi kematian yang disebut Mattampung. Kata Mattampung
berasal dari bahasa Bugis yang berarti kuburan (tampung), dan merujuk pada
upacara perbaikan makam anggota keluarga yang telah meninggal dunia, yang
sebelumnya hanya ditandai batu atau kayu, kemudian diganti dengan semen atau
batu nisan agar lebih layak (Parninsih, 2021). Tradisi ini tidak hanya bersifat fisik,
tetapi juga spiritual, karena masyarakat Bugis meyakini bahwa pelaksanaan

45 of 62



Vol. 7, No. 1 (2024) Interaksi Hadis dan Budaya Lokal

Mattampung merupakan bentuk penghormatan kepada almarhum dan sarana untuk
mengirimkan doa-doa keselamatan bagi mereka yang telah meninggal dunia.

Secara khusus, penelitian ini menyoroti praktik tradisi Mattampung yang
dilaksanakan oleh masyarakat di Desa Watu, Kecamatan Barebbo, Kabupaten Bone,
Provinsi Sulawesi Selatan. Praktik tradisi Mattampung merupakan bentuk resepsi
dari umat Islam terhadap hadis-hadis nabi yang berbicara tentang anjuran untuk
membacakan al-Qur'an kepada orang yang meninggal dunia serta hadis-hadis
tentang mendoakan orang yang telah meninggal dunia. Tradisi ini biasanya
dilangsungkan selama tujuh hari setelah proses pemakaman jenazah. Dalam rentang
waktu tersebut, masyarakat Bugis melaksanakan serangkaian kegiatan keagamaan,
antara lain khataman al-Qur’an, takziyah, pengajian keagamaan, tahlilan secara
berjamaah, pembacaan barzanji, serta pembagian makanan kepada tetangga dan
warga sekitar. Seluruh rangkaian kegiatan ini dimaknai sebagai bentuk penghantaran
pahala kepada almarhum. Kepercayaan yang berkembang di kalangan masyarakat
Bugis adalah bahwa doa-doa yang dibaca secara kolektif dalam rangkaian tradisi
Mattampung diyakini mampu menjangkau dan memberi manfaat kepada ruh jenazah
(Gunarjo, 2022).

Penelitian ini berangkat dari asumsi dasar bahwa praktik keagamaan dalam
masyarakat sesungguhnya merupakan perwujudan konkret dari pemahaman
terhadap hadis. Dalam konteks ini, masyarakat tidak lagi menjadikan status
autentisitas hadis sebagai pijakan utama, melainkan lebih menekankan pada aspek
implementatif dan relevansi makna hadis dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena
itu, tradisi Mattampung sebagaimana dipraktikkan oleh masyarakat Desa Watu dapat
diposisikan sebagai representasi dari konsep living hadis, yaitu bagaimana hadis-
hadis Nabi tidak hanya dipelajari secara tekstual tetapi juga dihidupkan dan
diwujudkan dalam laku budaya dan praktik sosial keagamaan. Berdasarkan
pertimbangan tersebut, penelitian ini dimaksudkan untuk mengkaji secara
mendalam bentuk, makna, dan dinamika tradisi Mattampung dalam kerangka
interaksi antara teks hadis dan realitas sosial masyarakat Bugis

Berdasarkan pemaparan di atas, penelitian ini termasuk dalam kajian studi
hadis kontemporer, khususnya dalam ranah living hadis. Istilah living hadis
merupakan konsep yang relatif baru dan mulai dikenal luas di kalangan akademisi,
khususnya di lingkungan Program Studi [Imu Al-Qur’an dan Tafsir serta [lmu Hadis
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta (Zuhri & Dewi, 2018). Penelitian ini bertujuan untuk
melihat bagaimana hadis hadir dan dijalankan dalam kehidupan masyarakat, dengan
fokus pada bentuk resepsi masyarakat Bugis di Desa Watu terhadap hadis-hadis Nabi
melalui pelaksanaan tradisi Mattampung. Selain itu, penelitian ini juga mengkaji motif
dan tujuan masyarakat dalam menjalankan tradisi tersebut. Meskipun tradisi
Mattampung telah diteliti sebelumnya, pendekatan melalui perspektif kajian hadis
belum banyak dilakukan. Oleh karena itu, penelitian ini menjadi penting untuk
memperkaya khazanah studi hadis yang berorientasi pada praktik sosial dan budaya
masyarakat.

Penelitian ini adalah penelitian kualitatif berbasis studi lapangan menggunakan
teori resepsi untuk menganalisis hadis yang melandasi tradisi Mattampung
masyarakat Desa Watu, serta teori fenomenologi Alfred Schutz untuk menganalisis
motif dan tujuan dilaksanakannya tradisi Mattampung. Penelitian ini dilakukan

46 of 62



Aripai & Amin Vol. 7, No. 1 (2024)
selama kurang lebih enam bulan dengan observasi langsung, wawancara, dan
dokumentasi. Sumber data primer didapatkan melalui observasi lapangan,
wawancara bersama 10 informan dan dokumentasi data tertulis maupun
dokumentasi pribadi. Sementara sumber data sekunder diperoleh melalui literatur
relevan seperti buku, jurnal, skripsi, tesis, disertasi, serta karya ilmiah yang dapat
dipertanggungjawabkan, termasuk sumber digital seperti Maktabah Syamilah,
Mawsti‘ah al-Hadith al-Syarif, dan perangkat lunak pendukung lainnya. Adapun
pengolahan data dilakukan melalui tiga langkah utama, yakni reduksi data, penyajian
data, dan penarikan kesimpulan. Reduksi data dilakukan dengan menyaring dan
memilih informasi yang relevan sesuai dengan fokus penelitian, sedangkan penyajian
data dilakukan dengan mengelompokkan informasi berdasarkan kesamaan dan
perbedaan untuk mempermudah analisis. Tahap akhir adalah penarikan kesimpulan
sebagai hasil dari proses interpretasi terhadap data yang telah direduksi dan
disajikan. Ketiga tahapan ini bertujuan untuk memperoleh temuan yang valid dan
bermakna dalam penelitian kualitatif (Miles et al.,, 2014)

Hasil dan Pembahasan
Living Hadis (Resepsi) Dalam Tradisi Mattampung di Desa Watu

Pada awalnya, teori resepsi merupakan teori yang digunakan pada bidang
sastra. Namun, seiring berjalannya waktu teori ini juga mulai diaplikasikan dalam
kajian al-Quran dan hadis. Teori resepsi pertama kali dikembangkan oleh Jauss pada
akhir 1960-an (Colley, 2023, hal. 413-417). Secara bahasa resepsi berarti recipiere
yakni “act of receiving something” atau sikap pembaca (juga tindakan) dalam
menerima sesuatu (Ratna, 2008). Menurut Ahmad Rafiq, teori resepsi ini terbagi
menjadi tiga yaitu pertama, resepsi eksegesis yakni bentuk tindakan menafsirkan.
Kedua, resepsi estetis yaitu tindakan penerimaan teks melalui pengalaman ilahiyah
dengan cara estetis. Ketiga, resepsi fungsional yaitu melihat teks sebagai dasar
pengetahuan terhadap tujuan praktik dan manfaat yang diperoleh pembaca (Zuhri &
Dewi, 2018).

Dalam kajian living hadis, terdapat beberapa bagian penting dalam suatu
tradisi yang mendapat perhatian sendiri (Parninsih, 2021). Pertama, Agen, yakni
tokoh agama atau imam desa. Dalam tradisi Mattampung di Desa Watu, terdapat dua
agen utama yang berperan penting, yaitu imam desa dan imam dusun. Imam desa
merupakan tokoh agama yang dipercaya oleh masyarakat sebagai pemimpin
keagamaan utama, sekaligus menjadi rujukan dalam pelaksanaan tradisi keagamaan,
termasuk Mattampung. Sementara itu, imam dusun adalah lulusan dari pesantren
As’adiyah Sengkang, salah satu pesantren tertua dan berpengaruh di Sulawesi
Selatan. [a berperan sebagai penghubung antara masyarakat desa dan jaringan ulama
pesantren, menjadikan pemahamannya sebagai representasi ajaran As’adiyah. Kedua
tokoh ini memiliki otoritas keagamaan yang kuat dan secara aktif terlibat dalam
setiap tahapan tradisi Mattampung. Mereka sepakat bahwa tradisi keagamaan yang
dilakukan masyarakat, termasuk Mattampung, dapat diterima selama tidak
bertentangan dengan prinsip-prinsip ajaran Islam.

Dalam pelaksanaan tradisi Mattampung di Desa Watu, agen—khususnya
imam desa—memegang peran yang sangat sentral dan beragam. Keterlibatan imam
desa dimulai sejak tahap awal prosesi, yakni pada kegiatan ma’baca akorang atau

47 of 62



Vol. 7, No. 1 (2024) Interaksi Hadis dan Budaya Lokal

pembacaan al-Qur’an. Pada tahap ini, imam desa memimpin acara dengan membuka
doa melalui tawasul, mendoakan almarhum, dan kemudian membaca surah al-
Fatihah hingga bagian awal surah al-Baqarah. Setelah itu, pembacaan al-Qur’an
dilanjutkan oleh keluarga dan masyarakat secara bersama-sama. Peran imam tidak
berhenti di situ; dalam tahapan selanjutnya seperti penyembelihan hewan, acara
Mattampung (tahlilan), pembacaan Barzanji, hingga kegiatan ziarah kubur, imam
desa tetap menjadi tokoh sentral. Dalam proses penyembelihan hewan, ia bertindak
langsung sebagai penyembelih. Dalam acara tahlilan dan pembacaan Barzanji, imam
desa juga menjadi pemimpin utama yang mengarahkan jalannya kegiatan. Bahkan
hingga pada prosesi ziarah kubur, imam desa memandu seluruh kegiatan secara
menyeluruh. Hal ini menunjukkan bahwa posisi agen dalam tradisi Mattampung
bukan hanya sebagai pelengkap, tetapi merupakan aktor utama dalam menjamin
kelangsungan, keteraturan, dan legitimasi keagamaan dari setiap tahapan ritual.

Kedua, teks yang ditransmisikan dan ditransformasikan. Sebuah teks atau
hadis nabi yang melandasi tradisi Mattampung yang dilaksanakan di desa Watu inilah
yang ditransmisikan dan ditransformasikan oleh agen kepada masyarakat yang ada
di desa Watu. Berikut redaksi hadis dari kedua agen yang terdapat dalam HR. Abi
Dawid No. 2714:

Lo Sl be LI i1 s 8 LU Gl (5 G dasas ol G Jass ks
ol asle Wl o (10 06 106 LG o Jaxs Gk el B2 (Sudly Gl (OGEE G 62

<<(Q§L/?3_Z; L;\.E; o |32}§\»
“Telah menceritakan kepada kami Muhammad bin Alaa, dan Muhammad bin
Makki Al-Marwazi Al-Ma'na, berkata: telah menceritakan kepada kami Ibnu
Al-Mubaarak, dari Sulaiman At-Taimi, dari Abi Usman: bukan An-Nahdi, dari
Ayahnya, dari Ma’qil bin Yasar berkata: nabi shallahu alaihi wa sallam

bersabda: “bacakanlah surat yasin kepada saudara kalian yang meninggal
dunia.” (Dawud, 2015)

Masyarakat Desa Watu meyakini pentingnya membaca al-Qur’an untuk orang
yang telah meninggal, berdasarkan redaksi hadis Nabi yang disampaikan oleh imam
desa dan imam dusun. Keyakinan ini diwujudkan dalam tradisi Mattampung melalui
prosesi ma’baca akorang na ma’patemme akorang (membaca dan menamatkan al-
Qur’an). Praktik ini merupakan bentuk resepsi hadis yang dipandu oleh tokoh agama,
dengan dasar salah satunya adalah hadis riwayat Ahmad No. 19415:

)Y i} e s (Kle OsilE e 31 08 3 55 485355 oA Aliz A " g plog wile
G5 s 555001 835y 20038 51 Ll En3d L g5l i (s (255 3,241 (sl {01 54 )

#SGsa e Lagishls A 5ak ) B 5100, il Juyd 83s adshs ¥ (R
“Telah menceritakan kepada kami Arim, telah menceritakan kepada kami

Mu’tamir, dari Ayahnya, dari seseorang, dari Ayahnya, dari Ma’qil bin Yasar,
bahwasanya Rasulullah shallahu alaih wa sallam bersabda: Surah Al-Bagarah

48 of 62



Aripai & Amin Vol. 7, No. 1 (2024)
adalah pokok al-Qur’an dan puncaknya. Setiap ayatnya diturunkan dengan
kawalan 80 malaikat. Sedang (allahu la ilaha illa huwa al-hayyu al-qayy m) [Al-
Baqarah:255] diturunkan dari arsyh lalu disambungkan dengan surah Al-
Baqarah. Dan surah yaasin adalah hati (inti) al-Qur’an. Tak seorang pun
membacanya dengan niat mencari rida Allah dan surganya kecuali Allah
mengampuni dosanya. Bacakanlah al-Qur’an kepada saudara kalian yang telah
meninggal dunia.” (Hanbal, 2015)

Dalam tradisi Mattampung di Desa Watu, berbagai bacaan seperti doa
khataman al-Qur’an, tahlil, barzanji, dan doa ziarah kubur dilakukan dengan tujuan
untuk mengirimkan pahala kepada orang yang telah meninggal dunia. Masyarakat
setempat meyakini bahwa pahala dari bacaan tersebut dapat sampai kepada si mayit.
Keyakinan ini diperkuat oleh redaksi hadis Nabi yang diriwayatkan dalam HR.
Muslim No. 3084, sebagaimana juga disebutkan oleh kedua tokoh agama (agen)
kepada penulis:

OF SAx5 53 3 teelat) IS 908 xS G5 cund Gl a4y sl G s A
aagil QL Bl 13) g6 wlas il W i A Dl &1 Eih f 62wl G2 el

4 5235 Ui o3 51 oy 355 ple 57 2,1 2800a (oa ) DD (o ¥ ez Wiz
“Telah menceritakan kepada kami Yahya bin Ayyub, dan Qutaibah yakni Ibnu
Sa’id, dan Ibnu Hujr, mereka berkata: telah menceritakan kepada kami [smail
dia adalah Ibnu Ja'far, dari ‘Alaa, dari ayahnya, dari Abi Hurairah berkata:
Sesungguhnya Rasulullah shallahu alaih wa sallam bersabda: Apabila manusia
meninggal dunia maka terputuslah segala amalnya kecuali tiga: yaitu sedekah

jariyah, ilmu yang bermanfaat atau anak sholeh yang mendoakan kepadanya.”
(Muslim, 2015)

Menurut agen, dalam hal ini imam desa Watu, redaksi hadis "waladun salihun
yadllah" dipahami sebagai dasar interpretatif dalam pelaksanaan tradisi
Mattampung. Hadis ini diresepsi melalui keterlibatan aktif anak dalam mendoakan
orang tua yang telah wafat, mulai dari hari pertama seperti pembacaan al-Qur’an,
takziyah, dan pengajian, hingga hari ketujuh melalui prosesi Mattampung dan
ma’tahlele (tahlilan). Seluruh bacaan dan doa yang dilafalkan oleh anak diniatkan
untuk disampaikan pahalanya kepada orang tua yang telah meninggal,
mencerminkan praktik konkret dari pemahaman hadis tersebut dalam konteks
budaya lokal.

Ketiga, partisipan dalam tradisi Mattampung adalah masyarakat setempat,
baik sebagai tuan rumah maupun tetangga sekitar. Mereka berperan aktif dalam
seluruh rangkaian prosesi, mulai dari kematian hingga selesainya acara Mattampung.
Keterlibatan ini mencakup pembacaan al-Qur’an, penyembelihan dan pengolahan
hewan, serta partisipasi dalam tahlilan, pembacaan barzanji, dan doa bersama.
Seluruh kegiatan tersebut dilakukan dengan semangat kebersamaan untuk
meringankan beban keluarga yang ditinggalkan, menunjukkan peran signifikan
masyarakat dalam pelaksanaan tradisi ini. Keempat, benda atau barang yang menjadi

49 of 62



Vol. 7, No. 1 (2024) Interaksi Hadis dan Budaya Lokal

simbol serta memiliki makna tersendiri dalam tradisi tersebut. Dalam tradisi
Mattampung di desa Watu, terdapat dua simbol utama, yaitu pemotongan hewan
(sapi atau kambing) dan jenis-jenis kue tradisional. Pemotongan hewan dimaknai
sebagai bentuk kehati-hatian masyarakat terhadap kemungkinan si mayit belum
pernah diakikahkan semasa hidupnya, meskipun prosesi ini tetap dilakukan
walaupun akikah telah dilaksanakan sebelumnya. Sementara itu, jenis-jenis kue
seperti beppa leyya, beppa pute, ciru-ciru, cucuru ma’dingki, dan cucuru tenne’
disajikan sebagai bagian dari adat yang diwariskan secara turun-temurun, meskipun
makna simboliknya kurang diketahui secara luas oleh masyarakat.

Secara garis besar, berdasarkan pengalaman penulis dalam mengumpulkan
data, baik itu melalui wawancara secara mendalam maupun observasi secara
langsung pada tradisi Mattampung, penulis menemukan bahwa hanya orang-orang
tertentulah yang mengetahui landasan hadis dari tradisi Mattampung ini. Hanya
mereka yang mengenal pendidikan islam dan memiliki akses pengetahuanlah yang
mengetahui landasan hadisnya. Sedangkan bagi masyarakat awam, mereka hanya
mengetahui bahwa tradisi Mattampung ini adalah sebuah tradisi yang tidak
bertentangan dengan syariat Islam. Mereka percaya bahwa tradisi ini memiliki
landasan dalil, namun mereka tidak bisa menyebutkan redaksi hadisnya secara
eksplisit. Mereka hanya menisbahkan dalilnya kepada imam desa Watu selaku tokoh
sentral dan menjadi rujukan dalam setiap prosesi keagamaan. Hal ini juga sejalan
dengan apa yang disampaikan oleh salah satu masyarakat Bugis di desa Watu kepada
penulis. Masyarakat tersebut menyebutkan bahwa:

“lyye engka tu anuna nak, cuman bassana idi dedipahangi ro ayana haddesena,
memang ada anunya. Pa tida mungking maccue i ulama e ko deaga ajaranna”
(Zaenal, 2022)

[Tradisi Mattampung pasti memiliki landasan nak, cuman seperti kita ini,
masyarakat awam tidak memahami ayat dan hadisnya. Yang pasti memiliki
landasan, sebab tidak mungkin ulama ikut melaksanakannya jikalau hal
tersebut tidak ada ajarannya]

Melalui informasi yang telah penulis jelaskan di atas, penulis berkesimpulan
bahwa tradisi Mattampung yang dilaksanakan di desa Watu kecamatan Barebbo
kabupaten Bone merupakan salah satu potret dari living hadis. Sebab, tradisi
Mattampung di desa Watu memiliki landasan dan berangkat dari pemahaman atas
teks hadis nabi. Namun, hal ini hanya diketahui oleh agen dalam hal ini imam desa
dan imam dusun. Sedangkan bagi masyarakat awam, mereka meyakini bahwa tradisi
Mattampung memiliki landasan hadis namun hanya diketahui oleh agen secara pasti.
Sebab, agenlah yang hanya memiliki akses pengetahuan dan mentrasmisikannya
kepada masyarakat yang ada di desa Watu, dan hal ini termasuk ke dalam bagian dari
living hadis.

Analisis Motif dan Tujuan Dalam Pelaksanaan Tradisi Mattampung

Pada bagian ini, Tradisi Mattampung dianalisis menggunakan teori
fenomenologi Alfred Schutz. Dalam teori ini dijelaskan bahwa setiap tindakan
manusia dilatarbelakangi oleh dua jenis motif. Pertama, because motive (motif sebab),

50 of 62



Aripai & Amin Vol. 7, No. 1 (2024)
yaitu alasan atau latar belakang yang mendorong seseorang melakukan suatu
tindakan. Kedua, in order to motive (motif tujuan), yaitu maksud atau tujuan yang
ingin dicapai dari tindakan yang dilakukan (Iskandar & Jacky, 2015).
1. Because Motive (Motif Sebab)
Hal-hal yang menjadi because motive atau motif sebab dari pelaksanaan tradisi
Mattampung di desa Watu di antaranya sebagai berikut:
a. Melestarikan Budaya
Bagi mereka, kebudayaan merupakan pedoman hidup yang diwariskan
oleh nenek moyang dan dianggap sakral, sehingga perlu dijaga dan
dipertahankan. Tradisi Mattampung dipahami sebagai bagian dari identitas
budaya yang sulit untuk dihilangkan. Hal ini juga sebagaimana disebutkan oleh
beberapa narasumber kepada penulis, mereka menyebutkan:

“Alasannya itu karena itu tradisi. Tradisi itu kita tidak bisa hilangkan. Itu
acara Mattampung termasuk tradisi. Jadi, tidak bisa dihilangkan. karena
memang sudah tradisi nak.” (Zaenal, 2022)

“Dari tradisi sudah keturunan, jadi ingin melestarikan budaya” (Irma,
2022).

“Kalau saya nak hanya mengikuti adat, orang tua dahulu. Jadi apa yang dia
lakukan dulu itu selama tidak melenceng dari pengetahuan saya,
melenceng dari agama, itu silakan lakukan.” (Hasmadianto, 2022)

“Acara mattampung ini dilaksanakan hanya untuk mengikuti tradisi, ingin
melestarikan budaya, yang dilaksanakan secara turun-temurun oleh
orang-orang tua terdahulu” (Simpursiah, 2022)

“Mungkin untuk melestarikan adat. Karena kita hanya berpedoman bahwa
ini adalah kegiatan dari nenek moyang kita. Mungkin seperti itu,
melaksanakan tradisi, menghormati juga.” (Shaleh, 2022)

Tradisi Mattampung di desa Watu dilaksanakan sebagai upaya untuk
melestarikan budaya Bugis dan menjaga identitas budaya masyarakat setempat.
Meskipun sebagian besar masyarakat mengikuti tradisi ini secara turun-
temurun, banyak di antara mereka yang tidak mengetahui tujuan khusus
pelaksanaannya. Tradisi ini tetap dijalankan karena dianggap penting, dan jika
ada yang tidak melaksanakan, mereka akan dianggap aneh dan mendapat
pertanyaan dari masyarakat lain.

b. Menghibur Keluarga Yang Ditinggalkan

Dalam tradisi Mattampung, terdapat rangkaian proses takziah. Pada
proses inilah masyarakat datang berkunjung ke rumah keluarga yang meninggal
dunia untuk menghibur mereka. Syariat Islam pun menganjurkan seluruh umat
muslim untuk senantiasa melakukan takziah. Hal ini sebagaimana dijelaskan
dalam HR. Ibn Majah No. 1590 berikut:

51 of 62



Vol. 7, No. 1 (2024) Interaksi Hadis dan Budaya Lokal
JUal¥l J5a Blak o3 5uid g0 0B alhs (3 MG EIS 06 G O (% o G0
Go Bilaie AN S ) ik, BBT (Gad (abh e Lo I &1 dlis aile i oo o0
“Telah menceritakan kepada kami Abu Bakr bin Abi Syaibah berkata: telah
menceritakan kepada kami Khaalid bin Mukhlad berkata telah
menceritakan kepadaku Qais Abu Umaarah, budak Anshar berkata: saya
telah mendengar Abdullah bin Abi Bakr bin Muhammad bin Amr bin Hazm
menceritakan dari Ayahnya, dari Kakeknya, dari nabi shallahu alaihi wa
sallam sesungguhnya beliau bersabda: “Tidaklah seorang mukmin yang
bertakziah (menghibur hati orang yang mendapatkan musibah)

saudaranya yang ditimpa musibah, kecuali pasti Allah swt akan
memberinya pakaian kemuliaan kelak di hari kiamat” (Majah, 2015).

Selain karena alasan keagamaan, melakukan kegiatan takziah adalah
bentuk rasa kepeduliankepada sesama umat manusia. Praktik melakukan takziah
juga bertujuan meringankan kesusahan serta memberikan dorongan kekuatan
mental dengan menghibur keluarga yang ditinggalkan. Hal ini seperti pernyataan
para narasumber berikut:

“Sebab terkadang ada memang keluarga yang betul-betul merasa
kehilangan. Jadi kita menghibur tuan rumah” (Simpursiah, 2022)

“Intinya adalah datang ke rumah orang yang berduka itu untuk
memberikan hiburan, dipacenning atie, dipabali sumange’ asengna, kan
orang meninggal ma peddi atitta, artinnako deaga simpa simpai atitta,
magani si masara ni matu, si mapeddini atie, si dianggerang anggerang, ko
engkaki sirua rua si, diallupai si. Jadi ada penghiburnya, itu intinya. Kita
pergi ke rumah orang yang berduka cita itu memberikan hiburan.”
[[ntinya adalah orang yang datang ke kediaman orang yang berduka
bertujuan untuk memberikan hiburan, dengan perasaan yang senang agar
semangat orang yang berduka itu kembali. Sebab orang yang berduka
tentu merasakan sakit hati karena ditinggalkan oleh kerabatnya. Ketika
perasaan sakitnya dibarengi dengan perasaan-perasaan yang lain, maka
mereka akan terus mengingat-ingat orang yang meninggalkannya. Oleh
karena itu, jika kita datang bertamu ke kediamannya dan turut
meramaikan rumah duka, mereka yang berduka akan sejenak melupakan
kesedihannya. Jadi, mendatangi rumah duka itu tujuannya untuk memberi
hiburan] (Andi Muhammad Akil, 2022)

“Menghibur keluarga yang ditinggalkan, itukan ada kalau kita kumpul nak
itu yang punya hajat merasa terhibur, dipakuru sumange’ (mengembalikan
semangatnya/berempati) istilahnya orang Bugis. Mungkin karena kita

52 of 62



Aripai & Amin Vol. 7, No. 1 (2024)
berkumpul rasa kasedihannya itu agak berkurang, jadi kita mengurangi
rasa kesedihannya” (Hasmadianto, 2022)

Adapun hal yang biasa dilakukan oleh masyarakat di desa Watu untuk
membantu pihak keluarga yang ditinggalkan yakni membuat dan memberikan
makanan kepada pihak keluarga, menyedekahkan sedikit uang kepada pihak
keluarga, serta membantu mempersiapkan segala keperluan terkait proses
pelaksanaan Mattampung.

c. Sebagai Ajang Untuk Bersedekah

Salah satu rangkaian prosesi tradisi Mattampung, terdapat proses
pemotongan hewan berupa kambing atau sapi. Masyarakat di desa Watu akan
membagikan dan menyedekahkan olahan makanan dari hewan yang dipotong
tersebut kepada masyarakat sekitar atau menyedekahkan kepada suatu
pesantren atau panti asuhan. Hal ini bertujuan untuk saling membantu sesama
umat muslim dan pahala dari sedekah tersebut akan ditujukan kepada si mayit.
Sebagaimana pernyataan yang disampaikan salah satu informan kepada penulis
berikut:

“Itukankita mengundang fakir miskin, dipotongkan sapi, setelah sapi
dipotong, ini kita bikin nasi dos (nasi kotak) seratus dibawa ke pesantren,
disanalah istilahnya diadakan Mattampung, kemudian kita sedekahkan
itu. Jadi betul acara Mattampung itu membantu orang yang tidak mampu,
kalau menurut saya. Sebagai ajang membantu fakir miskin nak dan anak
yatim (Zaenal, 2022).

“Itu menjadi ajang sedekah. Karena disitu dilaksanakan pada acara
Mattampung, misalnya si mayit punya niat dulu ataukah punya pakaian
yang bagus-bagus itu bisa kita sedekahkan kepada kerabat atau siapa”
(Shaleh, 2022)

Sedekah di dalam konsep agama Islam mempunyai arti yang cukup luas,
mencakup semua aspek perbuatan kebaikan, baik bersifat fisik maupun non fisik
(Sangid, 2008). Pemahaman ini juga berdasarkan pada HR. Muslim No. 1009 yang
diriwayatkan oleh Abu Hurairah berikut:

135 :J 453h o plad (2 Saas 35 plad (5 G155 Mk W05 85 (3 Aasd 305y
s 0153 e Eaolsl 3836 s e 1 o b1y sih 55 s o 505
UG <<:y.2.}d\ 4.8 galb_:. C}é Z,g ‘3\3:&;4 ft.llh go\i” Y U&)L’a ig» f:qu 31.2.13- < u\:’a ftjj\
ABige 4elie e 40 455 51 gle Alendd 485 3 A1 Gands (B0 Y1 G Ui
bl oe @1 Tassd A0 BBl ) Ledid 533 885 A0 Sl aK315 115

Y-
«dd i

53 of 62



Vol. 7, No. 1 (2024) Interaksi Hadis dan Budaya Lokal

“Telah menceritakan kepada kami Muhammad bin Rafi’, telah menceritakan
kepada kami Abdu Ar-Razaq bin Hammam, telah menceritakan kepada
kami Ma’'mar, dari Hammam bin Munabbih, berkata, telah menceritakan
kepada kami Abu Hurairah, dari Muhammad Rasulullah shallahu alaihi wa
sallam, ia mendengar hadis dari nabi, dan nabi bersabda : “Setiap anggota
badan manusia diwajibkan bersedekah setiap harinya selama matahari
masih terbit, kamu mendamaikan antara dua orang yang berselisih adalah
sedekah, kamu menolong seseorang naik ke atas kendaraannya adalah
sedekah, setiap langkah kakimu menuju tempat sholat juga dihitung sedekah,
dan menyingkirkan duri dari jalan adalah sedekah” (Muslim, 2015).

Begitu pula pada tradisi Mattampung, tidak hanya sebatas
menyedekahkan makanan, namun juga dalam hal tenaga dan waktu yang dimiliki
oleh mereka. Mereka akan turut membantu pihak keluarga dalam
mempersiapkan segala kebutuhan yang ada pada setiap rangkaian proses tradisi
Mattampung.

d. Sebagai Bentuk Berbakti atau Kepedulian Kepada Orang Tua

Dalam praktik tradisi Mattampung di desa Watu, terdapat proses
memperbaiki atau memperindah batu nisan kuburan si mayit. Alasannya bahwa
masyarakat Watu praktik ini termasuk salah satu bentuk berbakti dan
kepedulian terhadap orang tua yang telah meninggal dunia. Hal ini berdasarkan
informasi masyarakat Watu saat sesi wawancara di desa Watu. Informan
menyatakan bahwa:

“Bentuk kepedulian keluarganya kepada orang yang meninggal. Meskipun
misalnya dia sudah meninggal kita tetap peduli karenaa dia orang tua kita.
Kita tetap anak cucu mereka” (Ahmad, 2022)

“Mattampung itu termasuk kita berbakti kepada orang tua nak. Sebab
selama ini mungkin dengan adanya Mattampung ini kita disiapkan
makanan dengan mengundang orang-orang. Jadi ini rasa sumbangsih kita
kepada orang tua bahwa pahalanya ini diniatkan untuk sampai kepada dia.
Begitu menurut saya, jadi berbakti kepada orang tua (Hasmadianto,
2022).

Melalui  proses ini, anak mampu menunjukkan rasa berbakti dan
kepeduliannya terhadap orang tua mereka, termasuk di dalamnya membersihkan
dan merapikan kuburan orang tua.

2. In Order Motive (Motif Tujuan)
Adapun hal-hal yang menjadi in order motive atau motif tujuan dari
pelaksanaan tradisi Mattampung di desa Watu di antaranya sebagai berikut:
a. Untuk Mendoakan si mayit
Mengutip pendapat dari KH. Muhammad Cholil Nafis bahwa doa untuk
orang yang telah wafat akan sampai jika diucapkan oleh orang saleh dan
diucapkan dengan bacaan yang benar. Mereka percaya bahwa doa yang

54 of 62



Aripai & Amin Vol. 7, No. 1 (2024)
dipanjatkan oleh keluarga, dan tetangga yang ditujukan kepada si mayit akan
sampai kepada si mayit.

Maka tak heran, dalam tradisi Mattampung yang menjadi titik berat dalam
setiap prosesinya adalah untuk mendoakan si mayit. Mulai dari pembacaan al-
Qur’an, melakukan takziyah dan pengajian agama, hingga acara inti dari
Mattampung yakni tahlilan, semua mengandung unsur dan niat untuk
mendoakan si mayit. Hal ini sebagaimana yang diutarakan beberapa informan
bahwa:

“Diadakan Mattampung,juga diadakan begituto, termasuk mengadakan
takziyah, memanggil orangkan itu untuk mendoakan jenazah. Maksudnya
juga amalan-amalan dari makanan yang diberikan ke masyarakat yang
kita panggil atau amalan yang kita lakukan itu, supaya bisa disampaikan
(pahalanya) kepada orang yang meninggal atau mayat tersebut.”
(Simpursiah, 2022)

“Kan bilang orang semakin banyak orang yang mendoakan semakin bagus
juga pahalanya. Kan kalo dikumpulmi orang, kan begitu biasa juga
diundang, orang juga datang kalau diundang. Biasa dari pihak tetangga,
pihak keluarga diundang pergi ke rumah untuk mendoakan.” (Irma, 2022)

“Intinya yang saya lihat selama saya jadi kepala desa, saya ikut sama pak
imam intinya ituji tahlilan saja. Jadi baca-bacaan al-Qur’an dengan doa-
doa untuk mayit itukan pasti akan sampai nak. Jadi ndak adaji maksudnya
yang mengarah ke musyrik, inikan tidak ada unsur menduakan, cuman
hanya untuk mendoakan saja si mayit.” (Hasmadianto, 2022)

Melalui pernyataan tersebut, dapat disimpulkan bahwa salah satu in order
motive atau motif tujuan dari pelaksanaan tradisi Mattampung yang
dilaksanakan di desa Watu kecamatan Barebbo kabupaten Bone adalah untuk
mendoakan si mayit.

b. Untuk Memperbaiki Kuburan atau Memberikan Tanda

Dalam tradisi Mattampung terdapat prosesi mapage’-page’, yang
bertujuan memperbaiki kuburan si mayit, juga dengan maksud untuk
memberikan tanda bahwa terdapat jenazah yang dikuburkan di tempat itu. Ini
berdasarkan pernyataan beberapa masyarakat berikut:

“Alasanna ko de di Mattampung ndi deaga tuh tandana to mate e, ko dedi
Mattampung otomatis detuh gaga batunna kero. Loki perengi tanda.
Namanya juga di kampung-kampung pasti ada bilang keluargana yanu na
pakkero bawang anunna eh.” (Ahmad, 2022)

[Alasannya jika Mattampung tidak dilakukan, maka tidak ada tanda dari
orang yang meninggal dan tidak ada batu yang menandainya setelah
menguburkannya. Sehingga kita berikan tanda. Sedangkan di kampung,
jika orang meninggal tidak dikuburkan sebagaimana tradisi, maka akan
menjadi omongan “keluarganya tidak menguburkannya dengan baik.”]

55 0f 62



Vol. 7, No. 1 (2024) Interaksi Hadis dan Budaya Lokal

“Yang penting orang yang sudah meninggal itu belum dipondasi istilahnya
ini nak, berarti belum ada rumahnya, nanti setelah na tehele i ro
umpamanya na taroi batu nisan papan nama itu baru komplit. Pa ko de
betul-betul si engka memang to rodo merasa ada keganjilan” (Zaenal,
2022).

[Satu hal yang pasti bahwa orang yang telah meninggal namun
kuburannya belum diberi fondasi dalam hal ini nisan, maka secara tradisi,
orang yang meninggal tersebut belum memiliki rumah. Jika kuburan
orang meninggal telah diperbaharui, diberi tegel, batu nisan, dan papan
nama (orang yang meninggal) maka ‘rumah’ (kuburan) tersebut baru
dinyatakan sempurna. Karena jika tidak dilakukan hal seperti itu, maka
orang-orang yang memercayai tradisi tersebut akan merasa bahwa ada

yang ganjil.]

Biasanya masyarakat yang tidak melaksanakan Mattampung atau tidak
memperbaiki kuburan keluarganya yang telah meninggal dunia akan
dipertanyakan alasannya oleh masyarakat lainnya. Hal ini juga seperti apa yang
dijelaskan salah satu informan:

“Kalau ada kuburan yang tidak diperbaiki, dibiarkan saja begitu pasti
orang menilai kita “tegairo lokka anakna?(anaknya pada kemana?)
Kenapa kuburan orang tuanya dibiarkan begitu saja. Na banyaknya
uangna, (uangnya) kenapa nabiarkang(dibiarkan) kuburan bapaknya
atau ibunya begitu saja” (Hasmadianto, 2022)

Berdasarkan pernyataan-pernyataan masyarakat Bugis desa Watu di atas
yang diberikan kepada penulis, penulis dapat menyimpulkan bahwa hal kedua
yang menjadi in order motive atau motif tujuan dari pelaksanaan tradisi
Mattampung yang dilaksanakan di desa Watu kecamatan Barebbo kabupaten
Bone adalah untuk memperbaiki kuburan si mayit atau untuk memberikan tanda.

c. Untuk mengajarkan kepada anak cucu

Masyarakat desa Watu harus mewariskan secara turun-temurun agar
tradisi ini tidak hillang begitu saja. Dengan melibatkan anak-anak secara
langsung pada rangkaian prosesi Mattampung, masyarakat desa Watu secara
tidak langsung telah mengajarkan dan mewariskan tradisi tersebut kepada anak-
anak mereka. Masyarakat berharap dengan terlibatnya anak-anak dan melihat
langsung setiap prosesinya, mereka akan mampu memahami nilai-nilai dan
pesan moral yang ada di dalam tradisi Mattampung, melaksanakan dan
melanjutkan tradisi Mattampung yang telah dilakukan oleh masyarakat Bugis di
desa Watu setiap tahunnya. Beberapa informan menyebutkann bahwa:

“Dalam prosesnya orang tua memang suruh anaknya untuk datang.
Misalnya kayak di kampung kita ini to, kalo misalnya pada saat setiap
malam lepas salat magrib paling lambat setelah salat isya, mereka semua
anak-anak yang usia 9-12 tahun ramai-ramai, misalnya mereka baca tiga

56 of 62



Aripai & Amin Vol. 7, No. 1 (2024)
juz selain dapat amalannya, dia bisa khatamkan alquran, pahalanya untuk
kepada almarhum, bagaimana mendoakan yang bersangkutan. Jadi selain
kita datang untuk membacakan alquran, kita juga dapat amalannya,
almarhum juga didoakan, anak-anak juga diajarkan.” (Sulolipu, 2022)

“Dikasikan anakta turunang, supaya na kasi begituki juga nanti. Tujuanna
metto mappakero ko dipakkeroi to matoa e, otomatis ana’-ana’ ta matu
pasti makkedai tenni a podo na pakkero tokka matu” (Ahmad, 2022)
[Kami memperlihatkan kepada anak kami warisan (tradisi Mattampung)
agar mereka juga melakukan hal yang sama jika nanti kami meninggalkan
mereka. Tujuannya jelas, kami melakukan tradisi ini kepada orang tua
kami dengan harapan anak kami juga melakukan hal itu. Anak-anak kami
pun begitu, berharap agar anak-anaknya melakukan hal yang sama
kepadanya kelak”.]

Berdasarkan pernyataan-pernyataan masyarakat Bugis desa Watu di atas
yang diberikan kepada penulis, penulis dapat menyimpulkan bahwa hal ketiga
yang menjadi in order motive atau motif tujuan dari pelaksanaan tradisi
Mattampung yang dilaksanakan di desa Watu kecamatan Barebbo kabupaten
Bone adalah untuk mengajarkan kepada anak cucu.

d. Untuk mendapatkan [Imu Agama

Salah satu rangkaian prosesi tradisi terdapat pengajian agama. Pihak
keluarga akan mengundang seorang ustaz atau kyai untuk memberikan
pengajian agama di hadapan pihak keluarga dan masyarakat yang hadir. Prosesi
ini dilaksanakan pada malam hari dan akan berlangsung selama tiga hari
berturut-turut. Pada saat acara berlangsug, seorang ustad atau tokoh agama yang
diundang akan menyampaikan sebuah ilmu agama tentang seputar kematian
dalam Islam. Ketika menghadiri acara Mattampung, masyarakat akan
mendengarkan ceramah islami dan mendapatkan tambahan ilmu pengetahuan
agama. Salah satu tokoh agama desa Watu menyatakan bahwa:

“Itu takziah bermanfaat karena bisa memberikan pencerahan rohaniyah,
istilahnya memberikan pencerahan untuk pengetahuan kepada orang-
orang tentang masalah kematian atau orang meninggal” (Andi
Muhammad Akil, 2022)

“Paling bermanfaat juga itu ceramahnya, itukan takziyah memanggil
penceramah jadi banyak kita dapat ilmu disitu” (Ahmad, 2022)

“Kadang ada juga yang melaksanakan acara mattampung ini dibarengi
dengan takziyah, kita mendengarkan ceramah agama, jadi dapat ilmu

seperti itu” (Shaleh, 2022)

Berdasarkan pernyataan-pernyataan tersebut, dapat disimpulkan bahwa
hal keempat yang menjadi in order motive atau motif tujuan dari pelaksanaan

57 of 62



Vol. 7, No. 1 (2024) Interaksi Hadis dan Budaya Lokal

tradisi Mattampung di desa Watu kecamatan Barebbo kabupaten Bone adalah
untuk mendapatkan ilmu agama.
e. Untuk Saling Tolong Menolong

Pada pelaksanaan tradisi Mattampung yang ada di desa Watu aspek tolong
menolong sangat diimplementasikan. Masyarakat sekitar mendatangi rumah
keluarga yang akan melaksanakan Mattampung dengan tujuan menolong pihak
keluarga. Bagi masyarakat laki-laki, mereka akan datang menolong untuk proses
penyembelihan hewan, menguliti, hingga memotong-motong tulang hewan
tersebut. Masyarakat laki-laki biasanya melanjutkan kegiatan membantu
mendirikan tenda dari sebuah bambu dan terpal di depan rumah si mayit sebagai
tempat bagi masyarakat yang hadir. Sementara masyarakat perempuan
membantu segala urusan dapur dan persiapan yang dibutuhkan di dalam rumah.
Mereka akan membantu memotong bumbu dan rempah untuk digunakan pada
hewan yang akan dimasak. Mereka juga membantu melayani tamu yang hadir di
rumah si mayit dengan cara mempersilakan tamu tersebut untuk menyantap
makanan yang telah disediakan.

Pada dasarnya, masyarakat hadir dengan tujuan untuk saling tolong
menolong. Mereka meyakini bahwa suatu saat keluarga mereka pasti akan
berada di posisi tersebut (yang melaksanakan Mattampung), sehingga
masyarakat kemudian akan membantu keluarganya. Tanpa bantuan dari
masyarakat sekitar, tradisi Mattampung sulit untuk diadakan. Inilah yang
menjadi alasan hubungan tolong menolong antara sesama masyarakat di desa
Watu tetap terjaga hingga saat ini. Dengan begitu, lima hal yang menjadi in order
motive dari pelaksanaan tradisi Mattampung adalah untuk saling tolong
menolong.

Manfaat Kultural dan Religius Tradisi Mattampung dalam Masyarakat Bugis
Adapun manfaat yang dirasakan oleh masyarakat di desa Watu setelah
mengikuti pelaksanaan tradisi Mattampung di antaranya sebagai berikut:
1. Mempererat Hubungan Silaturahmi
Dengan adanya kehadiran masyarakat termasuk anggota keluarga pada saat
tradisi Mattampung berlangsung, mereka akan saling bertemu dan bersilaturahmi.
Dengan begitu, pelaksanaan tradisi Mattampung menjadi sebab yang mempererat
hubungan silaturahmi antara masyarakat dan keluarga yang menghadirinya. Hal ini
sebagaimana penuturan masyarakat:

“Kalo bermanfaat ladde intinna yero siruntu runtu manengki ye bahkang di
lokasi acara mattampung e kolokkaki kan siruntu manengki, pa banya
orangkan jadi ma silaturahmi ni kero.” (Ahmad, 2022)

[Manfaat yang sangat terasa jika tradisi Mattampung ini dilakukan adalah saat
mengunjungi rumah duka karena secara tidak langsung kami dapat bertemu
sanak saudara, teman-teman dan orang orang yang sudah lama tidak kami
temui, dalam hal ini silaturahmi kami juga terjalin di tempat itu.]

“Manfaatnya itujiketemu-ketemuki dengan keluarga, kalau kaya begitu ada
acara, ketemu-temuki lagi kumpul lagi, tapi kalau tidak ada acara begitu kayak

58 of 62



Aripai & Amin Vol. 7, No. 1 (2024)
acara pesta atau kematian pasti nda bisaki kumpul. Karena masing-masing
punya kesibukan.” (Irma, 2022)

“Jadi manfaatnya itu yang pertama silaturahminya nak. Silaturahmi dengan
keluarga-keluarga.” (Hasmadianto, 2022)

2. Mengingat Kematian

Pelaksanaan tradisi Mattampung menjadi sebuah praktik yang mampu
mengingatkan manusia kepada kematian. Beberapa masyarakat yang terlibat
langsung dalam proses pelaksanaan tradisi Mattampung menyatakan bahwa:

“Pappengaja (nasihat) itu ada dua, pappengaja tuwo na pappangaja mamekko
(nasihat hidup dan nasehat diam), Mattampung termasuk ke dalam
pappangaja mamekko (nasihat diam), misalnya kita diam merenung, bahwa
semua orang akan meninggal, kalau kita meninggal, kita akan melalui hal ini
juga. Inilah yang dimaksud pappangaja mamekko (nasehat yang diam).”
(Sahjum, 2022)

“Ini acara Mattampung ini ceddi meto ajang anu (menjadi suatu ajang
pengingat), maksudnya siapa yang hadir disitu, di acara Mattampungnya, pasti
semua akan mati. Jadi setidak-tidaknya ma’bere i kesadarang makkeda weh aro
labeni yanu (memberi kesadaran bahwa si fulan telah meninggal dunia).”
(Ahmad, 2022)

“Manfaatnya saya pribadi, mengingat saja, bilang tidak ada yang kekal di dunia
ini, semuanya akan kesana. Kita akan meninggal, kita juga akan kesana
semuanya. Pada akhirnya semua orang akan mati.” (Simpursiah, 2022)

3. Meningkatkan Ibadah Kepada Allah

Implikasi dari mengingat akan kematian adalah menjadikan masyarakat lebih
meningkatkan ibadahnya kepada Allah, dengan keyakinan bahwa suatu saat akan
datang waktu dimana mereka berada di posisi tersebut. Hal ini sejalan dengan
pernyataan beberapa masyarakat bahwa:

“Dengan melihat begitu (Tradisi Mattampung), karena seringnya kita jadi
mengingat, kapan ini datang sama saya. Jadi harus saya persiapkan diri saya
kesana. Dengan begitu ibadah jadi meningkat.” (Simpursiah, 2022)

“Itu manfaatnya kita menghadiri Mattampung kan termasuk artinya amal
ibadah karena kita hadir artinya kita membaca doa, kita berjamaah membaca
tahlil” (Andi Muhammad Akil, 2022)

4. Berbuat Kebaikan Dan Mendapatkan Pahala

Masyarakat Bugis percaya bahwa melaksanakan tradisi Mattampung setara
dengan melakukan suatu kebaikan, baik bagi diri sendiri maupun si mayit. Penjelasan
ini sebagaimana diungkapkan salah satu informan bahwa:

59 of 62



Vol. 7, No. 1 (2024) Interaksi Hadis dan Budaya Lokal

“Bisa mendapatkan pemahaman, amalan (pahala) yang baik dari ketika kita
mengikuti acara Mattampung. mungkin juga kita bisa saling shering-shering
pemahaman kepada yang lebih muda. [tukan juga kebaikan” (Sulolipu, 2022)

“Manfaatnya terhadap kita sama halnya melaksanakan amal kebajikan, lokkaki
millau doangangi, berarti makkamalaki ro (kita pergi ke rumah si mayit
dengan tujuan mendoakannya, itu berarti kita melakukan amal kebaikan).”
(Andi Muhammad Akil, 2022)

5. Melatih Diri Untuk Bertahlil Dan Membaca Alquran

Dalam proses pelaksanaan tradisi Mattampung, masyarakat beserta tokoh
agama yang ada di desa Watu akan membacakan al-Qur’an dan tahlil kepada si mayit
secara bersama-sama. Dengan begitu, tradisi ini secara tidak langsung menjadi ajang
melatih masyarakat untuk senantiasa bertahlil dan membaca al-Qur’an. Ketika
menghadiri tradisi Mattampung, masyarakat yang memiliki kesibukan padat akan
mendapatkan waktu untuk membaca al-Qur'an dan tahlil. Hal ini sebagaimana
pernyataan salah satu tokoh agama di desa Watu, bahwa:

“Manfaatnya itu untuk melatih diri untuk membaca ayat-ayat Allah kemudian
tahlilan dan juga bisa makan gratis.” (Gunarjo, 2022)

Pada akhirnya, pemaparan terkait motif sebab, motif tujuan, dan manfaat di
atas, seluruhnya berdasarkan atas pengalaman masyarakat Bugis desa Watu yang
turut ikut dan berpartisipasi dalam tradisi Mattampung secara langsung. Adapun data
yang penulis gunakan dalam menganalisa tradisi Mattampung didapatkan penulis
melalui wawancara yang dilakukan secara mendalam dan juga observasi langsung
terhadap tradisi Mattampung yang dilaksanakan di desa Watu kecamatan Barebbo
kabupaten Bone.

Simpulan

Resepsi hadis atas praktik Mattampung dilakukan oleh tokoh agama yakni
imam desa dan imam dusun di desa Watu atau dalam penelitian ini juga disebut
sebagai agen. Melalui agen, resepsi dari hadis-hadis Nabi tersebut lalu ditransmisikan
kepada masyarakat yang ada di desa Watu. Namun, sebagian besar masyarakat awam
yang ada di desa Watu tidak mengetahui secara langsung redaksi hadis Nabi yang
menjadi landasan dari tradisi Mattampung. Dalam pelaksanaannya, motif sebab dari
tradisi Mattampung yakni melestarikan budaya, menghibur keluarga yang
ditinggalkan, ajang untuk bersedekah, dan bentuk berbakti atau kepedulian kepada
orang tua. Adapun motif tujuannya yakni untuk mendoakan si mayit, memperbaiki
kuburan atau memberikan tanda, mengajarkan kepada anak cucu, mendapatkan ilmu
agama, dan saling tolong menolong. Adapun manfaat yang dirasakan oleh masyarakat
dari tradisi Mattampung di antaranya yaitu, mempererat hubungan silaturahmi,
mengingat kematian, meningkatkan ibadah kepada Allah, berbuat kebaikan dan
mendapatkan pahala, serta melatih diri untuk bertahlil dan membaca alquran.

60 of 62



Aripai & Amin Vol. 7, No. 1 (2024)

Penelitian terhadap tradisi Mattampung masih terbuka dan masih dapat
dianalisis lebih mendalam lagi menggunakan berbagai teori serta pendekatan lainnya
yang dapat diterapkan pada tradisi Mattampung ini. Sehingga mampu menghasilkan
penelitian tentang tradisi Mattampungdari berbagai sudut pandang. Namun perlu
diingat bahwa seorang peneliti sebelum mengaplikasikan sebuah teori dalam
penelitiannya, ia harus terlebih dahulu memahami teori tersebut secara mendalam
sehingga mampu memudahkan arah penelitian dan analisis data dari penelitiannya.
Dengan segala keterbatasan penulis dalam penelitian ini, penulis menyadari secara
sadar bahwa masih banyak cela dan kekurangan dalam penelitian ini. Penulis
berharap penelitian tentang tradisi Mattampung ini mampu menjadi bahan bagi
peneliti lainnya untuk melanjutkan penelitian secara lebih lanjut dan mendalam
terkait tradisi Mattampung.

Referensi

Ahmad, A. (2022). Wawancara.

Andi Muhammad Akil. (2022). Wawancara dengan Imam Desa Watu.

Aufa, A. A. (2017). Memaknai Kematian Dalam Upacara Kematian Di Jawa. An-Nas:
Jurnal  Humaniora, 1(1). https://doi.org/https://doi.org/10.36840/an-
nas.vlil.164

Colley, V. E. (2023). Varieties of Qualitative Research Methods. In Reception Theory.
Springer.

Dawud, I. A. (2015). Sunan Abi Dawud. Ensiklopedi Hadits - Kitab 9 Imam, Lidwa
Pusaka.

Gunarjo, B. (2022). Wawancara.

Hanbal, A. bin. (2015). Musnad Ahmad. Ensiklopedi Hadits - Kitab 9 Imam, Lidwa
Pusaka.

Hasmadianto, A. (2022). Wawancara.

Irma, A. (2022). Wawancara.

Iskandar, D., & Jacky, M. (2015). Studi Fenomenologi Motif Anggota Satuan Resimen
Mahasiswa 804 Universitas Negeri Surabaya. Paradigma, 3(1).

Ismail, R. (2019). Ritual Kematian Dalam Agama Asli Toraja “Aluk To Dolo” (Studi
Atas Upacara Kematian Rambu Solok). Religi Jurnal Studi Agama-Agama, 15(1).

Karim, A. (2017). Makna Ritual Kematian Dalam Tradisi Islam Jawa. Sabda: Jurnal
Kajian Kebudayaan, 12(2).
https://doi.org/https://doi.org/10.14710/sabda.12.2.161-171

Majah, I. I. (2015). Sunan Ibn Majah. Ensiklopedi Hadits - Kitab 9 Imam, Lidwa Pusaka.

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, ]. (2014). Qualitative Data Analysis: A
Methods Sourcebook (3 ed.). SAGE Publications Inc.

Muslim, . (2015). Shahih Muslim. Ensiklopedi Hadits - Kitab 9 Imam, Lidwa Pusaka.

Parninsih, I. (2021). Eksplorasi Tradisi Mattampung Masyarakat Bugis Dalam Kajian
Living Qur’an: Studi Desa Barugae Kabupaten Bone Sulawesi Selatan. Jurnal
Pappasang, 3(2). https://doi.org/https://doi.org/10.46870 /jiat.v3i2.54

Ratna, N. K. (2008). Teori, Metode, Dan Teknik Penelitian Sastra. Pustaka Pelajar.

Sahjum, A. (2022). Wawancara.

Sangid, A. (2008). Dahsyatnya Sedekah. QultumMedia.

Shaleh, M. (2022). Wawancara.

61 of 62



Vol. 7, No. 1 (2024) Interaksi Hadis dan Budaya Lokal

Simpursiah, A. (2022). Wawancara.

Sulolipu, A. F. (2022). Wawancara.

Wahyuningsih, D. (2018). Representasi Ritual Upacara Kematian Adat Suku Toraja
Dalam Program Dokumenter Indonesia Bagus Net Tv Episode Toraja. Dunia
Komunikasi: Jurnal Ilmu Komunikasi Universitas Mulawarman, 6(1).
https://ejournal.ilkom.fisip-unmul.ac.id /site /?p=3286

Wardani, F. (2021). Resepsi Hadis Atas Tradisi Peutron Aneuk Di Desa Matang
Seulimeng Langsa Aceh. UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Zaenal, A. (2022). Wawancara.

Zuhri, S., & Dewi, S. K. (2018). Living Hadis: Praktik, Resepsi, Teks, dan Transmisi. Q-
MEDIA dan Ilmu Hadis Press.

62 of 62



